

HANDBOUND AT THE UNIVERSITY OF TORONTO PRESS









# Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten

herausgegeben

70n

Albrecht Dieterich und

d Richard Wünsch

in Heidelberg

in Königsberg i. Pr.

III. Band 3. Heft

# Griechische und süditalienische Gebete, Beschwörungen und Rezepte des Mittelalters

herausgegeben und erklärt

von

Fritz Pradel

ALFRED TÖPELMANN

(vormals J. Ricker'sche Verlagsbuchhandlung)

GIESSEN 1907

Für Großbritannien und seine Kolonien:
WILLIAMS & NORGATE, 14 Henrietta Street, Covent Garden, LONDON W. C.
Für Amerika: G. E. STECHERT & Co., 129—133 West 20th St., NEW YORK

Der Titel und das Inhaltsverzeichnis zum III. Bande werden auf Wunsch nachgeliefert.

3 60

I. Band

### ATTIS

## seine Mythen und sein Kult

von

Hugo Hepding

1903

232 Seiten

16 5 .-

Ce travail est un excellent début pour les Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten publiés sous la direction de M. M. Dieterich et Wünsch. L'auteur a réuni tous les texts littéraires et épigraphiques relatifs à Attis, et, se fondant sur cette collection de matériaux, il expose les diverses formes du mythe, dont l'amant de Cybèle est le héros, l'histoire du culte phrygien en Asie, en Grèce et à Rome, et il insiste en particulier sur la constitution des mystères et la célébration des tauroboles. L'auteur est au courant de toutes les recherches récentes sur le sujet qu'il traite, mais il ne se borne pas à en résumer les résultats, il fait souvent des trouvailles heureuses et expose des idées personnelles avec une clarté qu'on souhaiterait trouver toujours dans les études d'histoire religieuse. Bien que je ne partage pas certaines de ces idées (ainsi il considère encore l'inscription d'Abercius comme païenne), son ouvrage bien conçu et bien rédigé me paraît être une excellente contribution à l'histoire du paganisme romain. Il aurait sans doute gagné encore en valeur s'il avait utilisé davantage les monuments figurés, et si, au lieu de séparer Attis de la Magna Mater, il avait considèré dans son ensemble le culte phrygien, mais il est toujours injuste d'exiger d'un auteur plus quil n'a voulu donner.

Franz Cumont in der Revue de l'instruction publique en Belgique.

II. Band

# Musik und Musikinstrumente im alten Testament

von

### Hugo Greßmann

1903

34 Seiten

.16 - 75

Greßmanns kleine Schrift gehört unbestreitbar zu den besten Arbeiten, welche über das von ihm behandelte Thema erschienen sind . . . Lit. Zentralbl., 1904 No. 12.

II. Band

2. Heft

# De mortuorum iudicio

scripsit

### Ludovicus Ruhl

1903

77 Seiten

M 1.80

Vorliegende Arbeit bietet eine, wie der Philologie und Religionsgeschichte, so auch der Volkskunde hochwillkommene Zusammenstellung der literarischen und monumentalen Zeugnisse des klassischen Altertums über die Vorstellungen von einem Gerichte, dem sich die Seelen aller Verstorbenen in der Unterwelt unterwerfen müssen. Zugleich wird, soweit dies noch möglich ist, der historische Zusammenhang und der Fortschritt in der Entwicklung dieser Vorstellungen aufgezeigt. . . . Ein äußerst dankenswerter Exkurs führt endlich noch aus, welche Rolle die Vorstellung von einem Buche des Gerichtes, das von den verschiedensten Persönlichkeiten geführt wird, bei den Alten gespielt hat.

G. Lehnert in den Hessischen Blättern für Volkskunde, Bd. 3 Heft 1.

Fortsetzung auf der 3. Umschlagseite.

Heft 3

697559

# Griechische und süditalienische Gebete, Beschwörungen und Rezepte des Mittelalters

herausgegeben und erklärt

von

### Dr. Fritz Pradel

Oberlehrer am Königl, ev. Gymnasium zu Glogau

ALFRED TÖPELMANN (vormals J. Rickersche Verlagsbuchhandlung) GIESSEN 1907

## RELIGIONSGESCHICHTLICHE VERSUCHE UND VORARBEITEN

herausgegeben

von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch in Heidelberg in Königsberg i. Pr.

III. Band 3. Heft

<del>21.3.59</del>

# WILHELM KROLL

in Verehrung

zugeeignet



#### Vorwort

Die folgenden Texte hat mein verehrter Lehrer Herr Professor Dr. Kroll im Jahre 1895 in Italien abgeschrieben und mir im Februar des vorigen Jahres zur Herausgabe und Erklärung gütigst überlassen, mich dabei mit Rat und Tat unterstützend: ich danke dafür aufs schönste. Den besten Dank bin ich auch Herrn Professor Dr. Heisenberg schuldig. der die Liebenswürdigkeit hatte, die Sprache der Texte zu prüfen und dabei reiche Belehrung über Ausdruck und Inhalt gab, auch das Italienische transcribieren half. Wegen der italienischen Partieen hat sich auch Herr Professor Dr. Behrens in dankenswerter Weise bemüht. Diese hätten eigentlich in doppelter Form gegeben werden müssen, einmal in lautlich genauer Transcription und dann in einer Übertragung in das Hochitalienische. Der Kürze halber ist versucht worden beides zu vereinigen. Die uns ungeläufigen Formen sind beibehalten worden, wo sie direkt als italienische Dialektformen belegt sind oder sich von selbst erklären; andere sind entweder in einer Klammer gedeutet oder gleich ins Hochitalienische umgesetzt; es kam ja auch hier nicht darauf an, eine wissenschaftliche Bearbeitung nach der sprachlichen Seite zu geben. Im ersten Anhange habe ich die italienischen Stücke übersetzt, man wird daraus sehen, welche Stellen noch der Deutung bedürfen. Bei dieser Übersetzung durfte ich mich der wertvollen Unterstützung des Herrn Professors Dr. Schneegans In einem zweiten Anhange bringe ich die Bemerkungen, die Herr Professor Dr. Thumb über das Griechisch

VI Vorwort

der Texte und einige textkritische Punkte zu geben die Güte hatte.

Ferner danke ich noch dem Mitherausgeber dieser Sammlung, Herrn Professor Dr. Wünsch, für die überaus reichliche gütige Hilfe, die er mir angedeihen ließ. Die Herren Wünsch und Heisenberg übernahmen auch freundlich die Mühe, die Korrektur mitzulesen.

Was sie sowie Herr Professor Kroll für die Verbesserung des Textes getan haben, ist durch K, H und W gekennzeichnet, zu meinen Einfällen habe ich ein P hinzugesetzt. Die Lesarten der Handschriften sind unter dem Texte angegeben, dabei bin ich aber über fehlerhafte Aspiration, Accentuation und Itacismus sowie über klare Schreibfehler in der Regel hinweggegangen.

Einige Stücke der von Herrn Professor Dr. Kroll abgeschriebenen beiden Handschriften sind bereits von Vassiliev in seinen Anecdota graeco-byzantina, pars I, Moskau 1893 veröffentlicht worden, worauf im Texte verwiesen wird. Andere, wertlose Gebete hat Herr Professor Kroll nur in ihren An-

fangsworten abgeschrieben.

Glogau, im Oktober 1906

F. P.

### Inhaltsangabe

|      |                                                                | Seite  |
|------|----------------------------------------------------------------|--------|
|      | Vorwort                                                        | V-VI   |
| I.   | Die Handschriften                                              | 1-6    |
|      | Beschreibung von Marc. gr. II 163; (3) verwandte Texte;        |        |
|      | (5) Beschreibung von Barberin. gr. III 3; die Sammlungen       |        |
|      | für den Gebrauch der Priester bestimmt.                        |        |
| II.  | Ausgabe                                                        | 7-37   |
|      | Marc. gr. II 163; (33) Barberin. gr. III 3.                    |        |
| III. | Kommentar                                                      | 38—131 |
|      | 1. Von den Nothelfern.                                         |        |
|      | Gott und seine Attribute; (39) seine Macht und Herrlichkeit;   |        |
|      | (40) Furcht der Natur vor Gott und seinem Namen; (44)          |        |
|      | Gottes Namen; (48) Christus und seine Attribute, sein Leidens- |        |
|      | und Siegesweg, Wunder; (52) Beschwörung beim Kreuze;           |        |
|      | (52) beim heiligen Geiste; (53) Maria; (54) Engel, Erzengel,   |        |
|      | ihre Attribute und Bezirke; (60) Apostel; (61) Männer des      |        |
|      | alten Testaments; (62) Heilige; (64) Thron Gottes, Sonne,      |        |
|      | Mond, Erde, Acheron; (67) Gebete, Doxologien, Psalmen; der     |        |
|      | Psalter im Zauber.                                             |        |
|      | 2. Von den Nöten.                                              |        |
|      | (72) Die Krankheiten und ihre Zahl; (75) Dämonen und           |        |
|      | ihre Attribute; (86) Christus, Engel oder Heilige im Zwie-     |        |
|      | gespräche mit benannten Dämonen; (95) Wohnorte der Dä-         |        |
|      | monen; (99) Bannung aus dem Menschen, seinen Gliedern,         |        |
|      | seinem Hause; (102) Bannungszeit und -orte; (108) die          |        |
|      | vierzehn Feinde der Gärten.                                    |        |
|      | 3. Populärmedizinisches.                                       |        |

(109) Fortleben antiker Volksmedizin; (110) aus dem Mineralreiche; (112) ausführlicheres über Pflanzen, besonders die Paeonie; (120) aus dem Tierreiche; (121) die Bestandteile

der italienischen Rezepte.

|                                                          | 20100     |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| 4. Magische Gebräuche.                                   |           |
| (123) Allgemeines; (125) Zauberformeln, magische Wörter, |           |
| Psalmen und Gebete als Amulette; (127) Aufnehmen solcher |           |
| Texte durch Essen oder Trinken; (130) sonstige Mittel.   |           |
| IV. Zusammenfassung                                      | 132-134   |
| Christliches; (132) Gnostisches; (133) Antikes.          |           |
| V. Über Alter und Herkunft der Texte                     | 135-138   |
| Sachliche und sprachliche Indizien für das Alter; (136)  |           |
| desgl. für die Örtlichkeiten.                            |           |
| Anhang I: Übersetzung der italienischen Stücke.          | 139-142   |
| Anhang II: Zu der Sprache der griechischen Texte.        |           |
| Von Professor Dr. A. Thumb                               | 142 - 145 |
| Tudioos                                                  | 146 151   |

1] 253

#### I. Die Handschriften

S. 7—33 entstammen dem cod. Marc. gr. app. II 163 (olim Nanianus 225, s. Morelli, Katalog der Nanihandschriften S. 414), einer Papierhandschrift von 108 Blättern im Verhältnis von 14, 5: 10, die dem 16. Jahrhunderte angehört. Am unteren Rande des ersten Blattes steht Leon. Aret., d. h. Leon. Aretinus. Wünsch machte mich auf eine Anfrage hin auf Leonardus Bruni von Arezzo (1369—1444) aufmerksam, der als einer der ersten Humanisten über Aristoteles, Demosthenes, Plutarch schrieb. Ist dieser Mann hier wirklich gegemeint, so müssen wir entweder unserer Handschrift ein höheres Alter geben oder annehmen, der Name bedeute, daß sie aus einer Handschrift des Leonardus Aretinus abgeschrieben ist.

Den Anfang bildet Psalm 91, von Vers 4 ab, mit den Varianten von cod. A. Der Rest von fol. 2v ist frei, die Gebete beginnen auf 3v. Verschiedene Hände haben an ihnen geschrieben. Eine Korrektur der zweiten Hand haben wir 7v = 9, 16.19. Mit 36v Eπιλαλία = 11, 14 (Vassilie v 333β) setzt die zweite Hand im Texte ein. Sie ist wieder von anderer Hand nachkorrigiert, z. B. 36v = Vassiliev 333, 5v. u. ἀπρίδαv, wo die erste Hand ἀπρίδα wollte, während die zweite ἀπρίδαv verbesserte; ferner 48v = 16, 22; 49v = 16, 26. 27; 17, 2; 49v = 17, 3-6. 81v hinter ἄδιπα = 27, 22 ist leer; es folgt dann bis 88 eine dritte, ganz ungeübte Hand. Das Gebet an die Engel schließt 88v unten mitten im Worte, dann folgt ein leerer Raum; 95v = 28, 24 beginnt wieder die zweite Hand, also die von fol. 36. 102v περ μάλι = 31, 8-10 ist vielleicht wieder von der ersten Hand geschrieben.

An einzelnen Stellen ist rote Tinte angewendet: rot sind 45 r die magischen Zeichen und die Überschrift εὐχή usw. = 15. 6: 48 y das Italienische = 16, 17—19; 49 r die Überschrift = 16, 29; ebenso 50 r περί / λθύας und die ersten beiden Buchstaben von  $\pi i \lambda \lambda i \alpha = 17$ , 9; 50 v = 17, 22; auf 51 r das verderbte  $\pi o = 17$ , 27; 54 r = 19, 5 die ersten Wörter; 54 r = 19, 9 die Überschrift, wie auch fast alle folgenden Überschriften; 70 v = 23, 25 τὰ ὀνόματα καλοῦνται: 95 r und 100 r = 28, 24, 25 und 29, 24, 25; 100 v ff. = 30, 5 ff. die ersten Buchstaben der Rezepte, was auch für Barberin. III 3 (s. u.) zutrifft. Dadurch sollten natürlich die betreffenden Stellen hervorgehoben werden; es sei aber auch daran erinnert, daß es auch für den Gebrauch schwarzer und roter Tinte in den magischen Formeln Vorschriften gab, s. Polites Παλαιογραφική, σταχυολογία έκ των μαγικών βιβλίων, Byz. Ztschr. I (1892) 562 ff.: Wesselv, Neue griechiche Zauberpapyri, Denkschr. der Kais. Akad. d. Wiss., phil.-hist. Klasse 1893, 42. Bd., 10 f.

Auf 5 v = 9, 4. 5 steht am Rande  $\begin{vmatrix} \lambda\iota\sigma\pi\iota \\ \iota\alpha\iota\iota \end{vmatrix}$ , am oberen Rande von 51 r = 17, 23  $\overline{\iota\sigma}_{\chi}\overline{\chi}\overline{\sigma}$  am Rande von 72 v = 24, 22  $\overline{\iota}_{\nu}$   $\sigma\epsilon\iota$  +, was offenbar zu  $\overline{\iota}_{\nu}$   $\sigma\sigma\bar{\sigma}$  des Textes gehört.

Zwischen 52 v  $\tau o \tilde{v}$  und 53 r  $do g d \tau o v = 18, 23$  ist eine unbeschriebene Seite herausgerissen; hinter 69 v  $\ell \chi \epsilon \tau \epsilon \gamma \dot{\alpha} \varrho = 21, 16$  ist falsch numeriert, statt 70 r nämlich 65 r, daher haben wir die Zahlen 65 r—69 v zweimal. Auf 80 v ist hinter  $\mu \alpha \varrho \ell \alpha = 27, 10$  ein freier Raum; hinter 102 v = 31, 10 sind etwa sechs Blätter herausgerissen.

An mehreren Stellen haben wir lateinische Wörter, 43 v = 14, 4 regnat, 45 r = 14, 21 f. unus pater etc., 75 r = 26, 10 probata, 20 v = 27, 11 ff. coniuro vos spiritus praenominatos usw. Daß die lateinischen Wörter ebenso wie die vorkommenden

2) Nicol. Myreps. 567 A: est enim probatum; 630 C; Alemannia II 136:

Probatum est.

<sup>1)</sup> Die Formel Christus vincit, Christus regnat ist auf Amuletten besonders beliebt, s. A. Dieterich Hess. Blätter f. Volksk. I 23. 25. 144f.; Ammann, ZdVfV. II 167. 170. Goar Euchologion s. rituale Graecorum berichtet S. 100, daß Ludwig XIII. die Worte Christus vincit, Ch. regnat, Ch. imperat auf seine Münzen habe prägen lassen.

italienischen mit griechischen Buchstaben geschrieben sind, braucht uns nicht zu verwundern. Ähnliches findet sich oft. So wurde in Hadrumetum eine Bleitafel mit lateinischen Wörtern in griechischen Buchstaben gefunden (Audollent Defix. tabellae, Paris 1904, Nr. 267). Häufig wurde ja dergleichen als besonders zauberkräftig angesehen, so vor allem auf Amuletten, vgl. M. Siebourg, Bonner Jahrbücher 103, 139; für unsere Texte dürfen wir daran nicht denken.

Verschiedene unserer Texte berühren sich mit anderwärts überlieferten, zum größeren Teil schon veröffentlichten, sehr nahe; auf die Ähnlichkeiten einzelner Stücke wird im Kommentar näher eingegangen werden.

8, 1-5 stimmt fast wörtlich mit Goar a. a. O. 338 Z. 25 ff., 578, 1 ff. und 678 überein; 8, 8—11 mit Goar 341 Z. 27 und 38 ff.

Iriarte beschreibt in seinen Regiae bibliothecae Matritensis codices graeci mss. I 410 ff. den von Constantinus Lascaris abgeschriebenen Codex CV; dieser enthält von fol. 66–82 Beschwörungen böser Geister. Auf fol. 68 v (a. a. 0. 422) steht εὐχὴ εἰς ἐνοχλουμένους ὑπὸ πνευμάτων ἀπαθάστων, beginnend mit den Worten: Ὁ θεὸς ὁ αἰώνιος ὁ λυτρωσάμενος ἐπ τῆς αἰχμαλωσίας τοῦ διαβόλου τὸ γένος: — Das sind die, wie es scheint mitten im Zusammenhange stehenden, Worte unseres Textes 8, 18 f. Und wenn hier die Schlußworte nicht vollständig sind (8, 28), so können wir sie aus der Madrider Hs. ergänzen, da lauten sie: σὺν τῷ παναγίῳ καὶ ἀγαθῷ καὶ ζῷοποιῷ σου πνεύματι νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας. Auch dieses Gebet steht bei Goar, a. a. O. 581 d, ist auch dort selbständig und wird dem Chrysostomus zugeschrieben.

In der spanischen Hs. folgt darauf Έτξοα εἰς τοὺς αὐτούς, anfangend mit Ὁ τὸν τυραννήσαντα διάβολον, schließend mit σὸν τῷ ἀγίῳ Πνεύματι: — Dem entspricht 8, 29—9, 5 unseres Textes. Auch hierfür verweist Iriarte auf Goar (a. a. O. 584), wobei er hinzufügt: sed post verba αὐτὸν καὶ ἡμᾶς (danach habe ich das überlieferte αὐτὸν κ. ἡ. verbessert) ibi haec verba desiderantur: καὶ συγκαταρίθμησον αὐτὸν τῆ ἀγίᾳ σου ποίμνη, quae hic leguntur. Diese Worte fehlen auch in unserem Texte.

9, 24 ff. stimmt fast wörtlich mit Goar 579 Z. 24 ff. über-

ein. Das Gebet bei Goar stammt aus einem *Barberinus* (S. 584b) und wird dort dem großen Basilius zugeschrieben. Goar erwähnt noch einen anderen *Barberinus*, in dem es mit geringen Abweichungen unter dem Namen des Gregorius Thaumaturgus steht.

11, 15 ff. gleicht sehr dem von Goar 554 f. mitgeteilten Gebete des heiligen Tryphon; über weitere Gebete des Tryphon

s. weiter unten.

15, 22 ff. ist mit einem von R. Reitzenstein, Poimandres, Leipzig 1904, 299 f. erwähnten *quhazańguov* im *Parisin. graecus* 2316 verwandt.

17, 1—4 werden dieselben Nothelfer angerufen wie bei Goar 32 Z. 19 ff. v. u.; 33 Z. 13 ff. v. u.; 43 Z. 32 ff.

19. 9 ff. gleicht dem Gebete bei Goar 589.

- 20, 4 ff. ist eng verwandt mit der von Vassiliev 323 ff. aus cod. Vindob. philos. 178 (Lambecius in seinem Katalog 133) abgedruckten Oratio in infirmos (in servam Dei Mariam), deren Varianten hauptsächlich durch die Einkleidung, die Bitte um Gesundheit für Maria, verursacht sind. Im cod. Vatic. gr. 685 geht dasselbe Gebet unter dem Namen des Nicolaus (Reitzenstein S. 302 f.), auch hier natürlich mit Abweichungen. Sehr ähnlich ist auch das von Abbott 1) mitgeteilte Gebet. Verwandte Stellen enthält nach den von Reitzenstein (a. a. O. 294, 3) gegebenen Proben zu urteilen ein Gebet des Parisin. gr. 2316 fol. 435, das aus dem 6.-7, Jahrhunderte stammt. Identisch mit dem Gebete unserer Handschrift ist wohl "das umfangreiche Gebet des hl. Märtyrers Cyprianus zur Beschwörung der bösen Geister" (εἰς τὰς μαγείας τὰς ἀπάσας καὶ εἰς πᾶν κακὸν zτλ.), über das weiteres zu lesen ist bei A. Almazov, Das Gebet um Heilung (Zu den Materialien und Forschungen über die Geschichte des handschriftlichen russischen Trebnik), s. Kurtz, Byz, Ztschr. XI (1902) 200.
- 20, 12 ff. hat Ähnlichkeit mit dem Gebete bei Vassiliev 332 α' 8 f.
- 21, 1ff. ist mit Vassiliev 332 verwandt, einer Fassung, die wieder mit dem cod. Matr. CV fol. 77 v (Iriarte a. a. O.

<sup>1)</sup> Macedonian Folklore, Cambridge 1903, S. 365.

423) und mit dem *Parisin. gr.* 2316 (Reitzenstein a. a. O. 295) übereinstimmt.

Das Zwiegespräch des Erzengels Michael, der vom Sinai kommt, mit dem Abyzu genannten Dämon (23, 1 ff.) begegnet uns fast wörtlich im cod. Matrit. gr. CV fol. 80 v, s. Iriarte a. a. O. 423 f. Näheres darüber im Kommentar.

28, 1 ff. ist mit *Parisin. gr.* 2316 fol. 432 (Reitzenstein a. a. O. 298) 1) und der Beschwörung bei Allatius (*de templis Graecorum recentioribus*, *Coloniae* 1645, S.126 ff.) verwandt.

34, 22 f. (s. u.) berührt sich aufs engste mit dem bei C. Bursian Fragmentum med. graecum IX (Index lect. Jenens, hibern, 1873/4) stehenden Rezepte.

Die Texte S. 33—37 sind aus Barberin. gr. III 3 herausgegeben, einer im Jahre 1497 geschriebenen Miszellanhandschrift von 205 Blättern, 11:7 cm. Sie enthält von fol. 71 r, dessen erste Hälfte leer ist, bis 85 v incantamenta magica, exorcismi, medicinalia, die auf 85 r durch eine Aufzählung von kirchlichen Amtsbezeichnungen 2) unterbrochen werden; hinter dem letzten Stücke auf 85 v steht noch Gekritzel von einer anderen Hand. Das meiste hat bereits Vassiliev ediert, so gleich den Anfang, dessen letzte Worte aber lauten: στωμεν μετὰ σοῦ δ δεῖνα, während V. 335 γ schreibt: στῶμεν μετὰ φόβον θεοῦ). Auf diese Handschrift macht Wünsch Def. tab. XXXI 1 aufmerksam.

Wenn wir unsere Texte mit ähnlichen vergleichen, so fällt uns das Fehlen fast jedes sexuellen Elementes auf, während andere Sammlungen daran sehr reich sind: ich verweise auf cod. Vindob. philos. 220 (Lamb. 51), Vassiliev 339 f., auf Sextus Placitus (Fabricius bibl. gr. XIII 395 ff.); Bursians fragm. med. I ff.; Abbott a. a. O. S. 358 ff. Nur ein Stück spielt in die sexuelle Sphäre hinüber: 34, 16 ff.; viel-

<sup>2</sup>) Wir finden solche Titel in der τάξις τῆς ἀγίας μεγάλης ἐκκλησίας bei Goar a. a. O. S. 222 ff.

<sup>1)</sup> Plasberg verweist bei Reitzenstein (a. a. O. 367) auf eine weitere Fassung; sie steht bei Sathas Μεσαιων. βιβλιοθ. V 576 (aus Parisin. gr. 395).

leicht auch 27, 11 ff., doch ist hier die Überlieferung sehr unsicher.

Wir gehen gewiß nicht mit der Annahme fehl, daß unsere Sammlungen nicht bloß in Klöstern abgeschrieben sind, sondern auch für deren Gebrauch bestimmt waren; da waren geschlechtliche Dinge nicht am Platze. Daß sich aber die Angehörigen des geistlichen Standes mit Wegbeten von Krankheiten. Beschwören von Dämonen und Ähnlichem befaßten, ist bekannt. Achelis (Texte und Untersuchungen VI 4, 153) bemerkt, daß der Bischof neben dem ersten Liturgen und Richter auch der erste Exorcist der Gemeinde ist; citiert von W. Kroll, alte Taufgebräuche, Archiv für Religionswissenschaft VIII, Beiheft S. 53. Sieber erzählt in seiner Reise nach der Insel Kreta (Leipzig und Sorau 1823) I 299: "Der Patron lag auf dem Divan, hielt die Augen geschlossen, indes diese drei Calovers 1) mit dicken Folianten in den Händen aus allen Kräften den unreinen Geist desselben beschworen". Und Abbott berichtet S. 223f., er habe in Süd-Macedonien einmal einer Segnung für verhext gehaltenen Viehes beigewohnt, es sei vor die Kirche getrieben worden, der Priester habe das übliche Gebet gesprochen, dann habe er jedes Stück einzeln der Gnade des Himmels empfohlen, jedes dabei beim Namen nennend, 2) wie Schwarze, Rote, Schecke usw.; freilich sei es dem Priester schwer gefallen, dabei seinen Ernst zu bewahren. Ist meine Vermutung 28, 24: ποιεί ὁ ίερεύς richtig — und die Überlieferung legt diese Worte nahe -, so haben wir aus unseren Texten selbst den Beweis für die Teilnahme der Priester an magischen Bräuchen des Volkes.

<sup>1)</sup> d. h. Weltgeistliche.

<sup>2)</sup> S. 12, 29 f. unseres Textes: καὶ ὀνόμασε τὸ ζῷον τοῦ ὁ δεῖτα. Die Vorschrift den Namen des zu Heilenden zu nennen ist bekannt, s. R. Heim Incantam. magica, Fleckeis. Jb. Suppl. XIX (1892) 471 f.

### II. Ausgabe

Cod. Marc. gr. app. II 163

. . . . δος θηρευτοῦ καὶ ἀπὸ λόγου ταραχώδους. Έν τοῖς μεταγρένοις αὐτοῦ ἐπισκιάσει σοι, καὶ ὑπὸ τὰς πτέρυγας αὐτοῦ έλπιεῖς, ὅπλφ κυκλώσει σε ή ἀλήθεια αὐτοῦ. Οὐ φοβηθήση ἀπὸ φόβου γυχτερινού, από βέλους πετομένου ήμέρας, από πράγματος έν ζοχότε ι διαπωτωμένου, από συμπτώματος καὶ δαιμονίου 5 μεσημβοινού. Πεσείται έχ του χλίτους σου γιλιάς, καὶ μεριάς έχ δεξιών σου, πρός σε δε ουκ έγγιει. Πλην τοις δφθαλμοίς σου κατανοήσεις, καὶ ἀνταπόδοσιν ἁιιαρτωλῶν ὄψει. Ότι σὰ κύριε ή έλπίς μου, τον υψιστον έθου καταφυγήν σου. Οὐ προσελεύσεται πρός σε κακά, και μάστιξ οὐκ έγγιεῖ ἐν τῶ ὀνόματί σου. "Οτι 10 τοῖς ἀγγέλοις αὐτοῦ ἐντελεῖται περὶ σοῦ τοῦ διαφυλάξαι σε ἐν πάσαις ταῖς όδοῖς σου. Ἐπὶ χειρῶν ἀροῦσί σε, μή ποτε προσκόψης πρὸς λίθον τὸν πόδα σου. Ἐπὶ ἀσπίδα καὶ βασιλίσκον έπιβήση, καὶ καταπατήσεις λέοντα καὶ δράκοντα. "Οτι ἐπ' ἐμὲ ήλπισε, καὶ δύσομαι αὐτόν, σκεπάσω αὐτόν, ὅτι ἔγνω τὸ ὄνομά 15 μου. Καὶ πράξεται πρός με, καὶ ἐπακούσομαι αὐτοῦ, μετὰ αὐτοῦ είμι εν θλίψει. Έξελουμαι αιτόν, και δοξάσω αιτόν μακρότητα τμερών έμπλήσω αὐτὸν καὶ δείξω αὐτῷ τὸ σωτήριόν μου.

<sup>1</sup> ff. Das ist Psalm 91, 4 ff.: ὅτι αὐτὸς ἡύσεται ἐχ παγίδος κτλ. Im folgenden gebe ich die Lesarten der LXX (hgb. v. Swete). 1 θηρεντῶν 5 διαπορενομένου ἐν σχότει 8 ὄψη 10 ἐγγιεῖ τῷ σκηνόματί σου 11 ἐν ταις όδοις σου 12 ἀροῦσίν σε 13 ἐπ' ἀσπίδα 15 ἤλπισεν 16 ἐπικαλέσεταί με καὶ εἰσακούσομαι αὐτοῦ, μετ' αὐτοῦ 17 καὶ ἐξελοῦμαι καὶ δοξάσω αὐτόν. μακρότητι. Unser Text steht dem des cod. A am nächsten.

Πάτεο άγιε, λατοὲ ψυχῶν καὶ σωμάτων, ὁ πέμψας τὸν μονογενῆ νίὸν τὸν κύριον ἡμῶν καὶ θεὸν Ἰησοῦν Χριστὸν καὶ πᾶσαν
νόσον λώμενον καὶ ἐκ θανάτου λυτρούμενον, ἴασαι καὶ τὸν δοῦλόν
σου ὁ δεῖνα ἐκ τῆς περιεχούσης αὐτὸν σωματικῆς ἀσθενείας διὰ
5τῆς χάριτος τοῦ χριστοῦ σου καὶ ζωοποίησον αὐτὸν κατὰ τὸ σοὶ
εὐάρεστον, τὴν ὀφειλομένην σοι εὐχαριστίαν ἐν ἀγαθοεργία ἀποπληροῦντα τὸ ἀγαθὸν καὶ φιλάνθρωπον.

'Αγαθε καὶ φιλάνθρωπε, εὐσπλαγχνε, πολυέλεε κύριε δ πᾶσαν νόσον και πάσαν μαλακίαν ιώμενος, ζασαι τον δουλόν σου δ δείνα, 10 έξέγειρον από κλίνης δδύνης, επίσκεψαι έν έλέει και οίκτιρμοίς. αποδίωξον απ' αιτού πασαν αρρωστίαν και ασθένειαν, ίνα έξαναστάς τη χειρί σου τη πραταιά δουλεύση σοι μετά πάσης εύγαοιστίας ύμνων σε δ την πυ ρέσσουσαν λασάμενος αυτός καί νεν δέσποτα ίασαι τον δοελόν σου δ δείνα τον νόσον και έξα-15 νάστησον αὐτὸν ἀπὸ στρωμνῆς κακώσεως καὶ κλίνης ὀδυνηοᾶς παρεχόμενος αὐτῷ τελείαν εὐρωστίαν, ὅτι σὰ εἶ ὁ ἰατρὸς τῶν άσθενούντων καὶ σωτήρ των χεμαζομένων. Χριστε δ θεός ήμων καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀναπέμπομεν. Θεὸς ὁ αἰώνιος ὁ λυτρωσάμενος έχ τῆς αλχμαλωσίας τοῦ διαβόλου τὸ γένος τῶν ἀνθρώπων, ὁῦσαι 20 τον δουλόν σου τουτον πάσης ένεργείας πνευμάτων ακαθάρτων, έπίταξον τοῖς πονηροῖς καὶ ἀκαθάρτοις δαίμοσιν ἀποστῆναι ἀπὸ τῆς ψυχῆς καὶ τοῦ σώματος τοῦ δούλου σου ὁ δεῖνα καὶ μὴ ἐμμένειν μηδε συγκούπτεσθαι έν αὐτῷ. Φυγαδευθείησαν εν τῷ ὀνόματί σου τῷ ἀγίφ καὶ τοῦ μονογενοῦς σου υἱοῦ καὶ τοῦ ζφοποιοῦ 25 σου πνεύματος ἀπὸ τοῦ πλάσματος τῶν χειρῶν σου, ἵνα καθαοισθείς από πάσης επιβουλής όσίως και δικαίως και εύσεβως ζήση, άξιούμενος των άχράντων καὶ άθανάτων μυστηρίων τοῦ μονογενούς σου νίου, μεθ' οδ ευλόγητος: -

Κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν ὁ τὸν τυραννήσαντα διάβολον καὶ τὴν σὺν 30 αὐτοῦ στρατιὰν καταλύσας τῇ ἐπιφανεία τοῦ χριστοῦ σου, ἐπίφανε τὸ πρόσωπόν σου ἐπὶ τὸ πλάσμα σου, ὃ κατ εἰκόνα σὴν ἐποίησας, τὸν καταδυναστευόμενον ὑπὸ τῶν ἔναντι κειμένων πνευμάτων ἐπιτίμησον ἄγιε τοῖς ἀκαθάρτοις πνεύμασιν ὃν τρόπον ἐπετίμησας

<sup>1</sup> μονογενῆς (r aus ov): H(eisenberg), vielleicht aber μονογενῆν W(ünsch). 13 εμινών σ.: H.  $\langle \phi \rangle$  P(radel). εσσούσαν (mit diesem Worte fängt eine neue Seite an):  $\langle v_i v \rangle \varphi$ έσσονσαν W. 17 klassisch χειμάζων. 28 Die Schlussworte sind unvollständig, vgl. 9, 5 und oben S. 3.

τῷ λεγεῶνι τῶν πνευμάτων [τῶν] (καὶ) τῷ κωφῷ καὶ ἀλάλφ πνεύματι καὶ καθάφισον τὸ σὸν πλάσμα καὶ μὴ παραδοίης τοῖς θηρίοις ψυχὴν ἐξομολογουμένην σοι, ἀλλὰ ἐλέησον αὐτὴν καὶ ἡμᾶς εἰς δόξαν καὶ ἔπαινον τῆς ἁγίας σου ἐκκλησίας διὰ τοῦ μονογενοῦς σου υἱοῦ, μεθ' οὖ εὐλόγητος εἶ σὺν τῷ παναγίφ.

Έξορχίζω σε τὸ πνεῦμα τὸ ἀχάθαρτον καὶ ἀντικείμενον τῷ πλάσματι του θεου, δὸς δόξαν τῷ ζῶντι θεῷ καὶ τῷ λόγῳ αὐτοῦ τω έξουσίαν έγοντι πάσης άρχης και έξουσίας και δυνάμεως χαὶ χυριότητος χαὶ παντὸς ὀνόματος ὀνομαζομένου ἐπουρανίων καὶ έπιγείων καὶ καταχθονίων καὶ ταρταρίων καὶ πάντων 10 των έν αὐτοῖς ὅντων ἐν αὐτῷ τῷ ὀνόματι. Ἐξορχίζω σε έξελθεῖν ἀπὸ τοῦ σχεύους τούτου καὶ διαλύθητι ἀπὸ τῶν μελῶν αὐτοῦ καὶ μή κουβής έν μηθενὶ μέλει σώματος αὐτοῦ, άλλὰ φυγή φυγαδεύθητι εν ἀνάματι τοῦ ζώντος θεοῦ καὶ Χριστοῦ Ἰησοῦ τοῦ πυρίου ξιιών του μελλονιος έλθειν πρίναι ζώντας και νεπρούς και 15 βαλείν ύμας είς τὸ ἄσβεστον πύρ . . . δρχίζω σε κατά, τοῦ χρατούντος τὰ πάντα τη γειρί αὐτού τη χραταιά καὶ τῷ βραγίονι αὐτοῦ τῷ ὑψηλῷ τὰ ἐν τοῖς οὐρανοῖς καὶ τὰ ἐπὶ τῆς γῆς καὶ ἐν τοῖς βδασι καὶ ταρτάροις, τοῦ μετριάσαντος τὸ βδωρ τῆς θαλάσσης καὶ σπιθαμή τὸν οὐρανὸν καὶ τή δράσει αὐτοῦ τὴν γήν σαλεύοντος, 20 τοῦ στήσαντος τὰ ὄρη σταθαφ καὶ τὰς νάπας ζυγφ, τοῦ περιέχοντος και σείοντος και έκτραχηλίζοντος τὰ όρη, οδ πάντα ύποτάσσονται, υποτάγηθι καὶ σὸ σατᾶν τῷ ζῶντι καὶ άληθινῷ θεῷ καὶ έξελθε από τοῦ σκεύους τούτου . . . . έξορκίζω σε πνεθμα ακάθαριον καιά του θεού σαβαώθ και πασών στρατιών άγγέλων, άδοναϊ 25 έλως θεού παντοχράτορος, έξελθε και αναχώρησον . . . . . .

...τοῦ εδατα κατακλύσαντος ἄνωθεν καὶ τὰς ἐπουρανίων ἀβύσσους ἀναστομώσαντος καὶ γίγαντας ἀσεβήσαντας καταφθείραντος ..... ἐξορκίζω σε κατὰ τοῦ θεοῦ τοῦ βαπτισθέντος ἐν Ἰορδάνη καὶ ιύπον ἡμῖν ἀφθαρσίας τὴν ἐν τῷ εδατι παρεχομένου 30

<sup>1 [</sup>τῶν] ⟨καὶ⟩ P., s. Goar Eucholog. 584 Z. 7 v. u. 3 αὐτὸν: P., s. S. 3 Z. 5 v. u. 10 ταρτάρων: P. 11 oder ob ὅντων, ἐν αὐτῷ τῷ ὄνόματι ἐξορκίζω? P. 16 das Folgende ist von K (roll) nicht abgeschrieben worden. σε von 2. Hand darübergeschrieben, ebenso σε Zeile 19. ⟨κατὰ⟩ Η. 20 σαλεύοντι: Η. 23 σοι: Η. 24 das Folgende ist von Kroll nicht ausgeschrieben worden, ebenso 26 u. 29. 27 ἐπονρανίων: P., s. Goar a. a. O. 579, 35: τὰς ὑτὰ οὐρανὸν ἀβύσσονς ἀναστομώσαντος; vielleicht ist danach überhaupt ὑτὰ οὐρανὸν zu schreiben.

ή δθενδήποτε έσται ερχόμενα ταθτα τῷ εμφυσήματι τὰ εναέρια καὶ ἀκάθαρτα πνεύματα . . . . . .

10 δ τὸν οἰρανὸν ὑψώσας καὶ τὸ στερέωμα πήξας, ὁ τὴν σελήνην σκηνώσας καὶ τοὺς ἀστέρας ψωτίσας, ὁ τὴν γῆν θεμελιώσας ἐπὶ τῶν ὑδάτων καὶ τὰ ὕρη στερεώσας καὶ στήσας σταθμῷ καὶ τὰς νάπας ζυγῷ καὶ τὴν θάλασσαν χαλινώσας . . . .

δοχίζω τὰ πνεύματα τὰ ἀχάθαρτα τὸν θεόν, ὃν τρέμει πᾶσα ή 15 κτίσις, τὸν ἀποστέλλοντα κεραυνούς καὶ διδόντα ύετὸν ἐπὶ τῆς γῆς, τὸν ανάγοντα νειξέλας έξ έσχάτου της γης και ποιούντα αστραπάς είς ύετον, τον έξανατέλλοντα χόρτον τοις κτήνεσιν και χλόην τη δουλεία των ανθρώπων ..... από τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα πρὸς τὸ άπαλλοτοιωθήναι από παντός μέλους σώματος αὐτοῦ, ἀπό κορυψής, 20 μετώπου, διίων, βλεφάρων, δαρύων, δαθαλμών, δινών, σιαγόνων, ούλων, γειλών, οδύντων, γλώσσης, γεύσεως, σπονδύλου, άρτηριών, φάρυγγος, τραγήλου, κατακλείδων, ώμων, μεταιρένων, βραχιόνων, μυών, μασγαλών, άγκώνων, γειρών, δακτύλων, από του στήθους, μαζών, χαρδίας, στομάγου, βλατος, σπληνός, νεφρών, χολής, 25 πλευρών, υποχονδρίου, κοιλίας, διιφαλού, σχίων, σφαιρωμάτων, μηρών, γονάτων, άγκυλών, κνημών, γασιροκνημίων, ταρσών, δαατύλων ποδών, δνύγων, πελαάτων ποδών, άπο τριχών κεφαλίζ έως τοιγών ποδών, από των δεξιών έως των αριστερών, από των ξιιπροσθεν ξως των όπισθεν, από των έντος και των έκτος, όστέων,

<sup>1</sup> μr: P. 2 das folgende, das besonders Christi wunderbare Heilungen erwähnt, hat K. nicht abgeschrieben: s. Goar a. a. O. 579 f. 4 W. denkt an πνεξμα δαιμόνιον. 7 Aus Goar geht hervor, daß im folgenden Attribute des Dämons, seine Wohnsitze, Orte, an die er gebannt wird, stehen müssen. 7, 9, 13, 18 ven K. nicht alles abgeschrieben. 28 μασχάλον: P. εγχόνον: P. 24 μασπός: P. 25 πλενόν: P., oder πλενμόνων? Zu σχίων bemerkt Heisenberg: "es ist nicht zu ändern in iσχίων: wir haben hier die Aphärese des I-Anlauts, s. Hatzidakis Einl. 321 ff."

φλεβών, ανελών, άρμονιών, από βλου σώματος αθτού δρχίζω ύμας τὰ πνεύματα τὰ οὐρανοειδή, τὰ ἀστεροειδή, κωφά, ἄλαλα, μογγά, άναίσθητα, τὰ κρατούντα γλώσσαν, τὰ τρίζοντα δδόντα, τὰ κινούντα σιαγόνα, τὰ σχυθρωποειδή, τὰ μοσχοειδή, τὰ ξηραίνοντα τὰ δοτά, τὰ συνέγοντα καρδίαν, τὰ παραλυτικούς πριούντα, τὰ ίν-5 δάλμασιν έχταράσσοντα, τὰ ληροειδή, τὰ ληθάργους ποιούντα, τὰ είς λύπην δίπτοντα, τὰ είς πῦρ βάλλοντα, τὰ είς ύδατα βυθίζοντα, τὰ εἰς ἐρήμους ἐλαύνοντα, τὰ εἰς τάφους διώχοντα . . . . .

οδ γάο προσέρχομαι υμίν εν αξιώμασιν ή εν προτροπαίς ή Er Duolais i er Dunanaoir i er omordi i er oirogolais i er 10

λιβάνω, άλλα τω στερεώ και ζώντι θεώ . . . .

Es folgt Έξορχισμός Σολομώντος ον έδωχεν αὐτω ὁ θεὸς εποτάξαι τὰ ἀκάθαρτα κνεύματα, abgedruckt bei Vassiliev. Anecd. gr.-byz. I 332; danach Ἐπιλαλία εἰς κάμπας. s. ebd. 333.

Εὐχὴ τοῦ μεγάλου μάριυρος Τρύφωνος. Έν δνόματι τοῦ 15 πατοδε καὶ τοῦ είου καὶ τοῦ άγίου πνεύματος. Καικοθον έκ τοῦ οδρανού έπτα άγγελοι και έπτα αρχάγγελοι και επάταξαν παν φαδίον καὶ πᾶν έρπειον καὶ τὰ δέκα τέσσαρα θηρία τὰ ἀδικοδντα τους άμπέλους, τους κήπους και τας χώρας και τα δένδρα τοῦ βαλάνου : ἄρξομαι δὲ λέγειν τὰ δνόματα τῶν θηρίων : κάμπη, 20 σκώλη, σκώλης, σκαρπολόγος, ακρίς, επίμαλος, μακρόπους δ έρχόμενος είς τὸ κλιζια καὶ ξηραίνων τὸν καρπὸν τῆς ἀμπέλου καὶ της σταφυλής. βουθγος, σχυρίτης, χαυλοχόπος, σχόρις, σχάνθαρος, ύτζοχόπος, φυλίτης, δρχίζω ύμᾶς κατά τὸ όνομα του μεγάλου θερο και νίου αυτου Ίρσου Χρισιου και του άγίου πνεύματος, 25 έξελθατε πάντα τὰ θηρία έκ τῆς ἀμπέλου ταύτης καὶ έκ τοῦ χήπου και έκ του χωραφίου και έκ του οίκου του δούλου του θεοῦ ὁ δεῖνα, ὁρχίζω ὑμᾶς χατὰ τὰς άχίας δυνάμεις πολυόμματα γερουβίμ έξαπτέρυγα σεραφίμ τὰ περιϊπτάμενα κύκλο τῆς δόξης τοῦ θεοῦ καὶ κράζοντα · άγιος, άγιος, άγιος κύριος σαββαώθ, εἰς δόξαν 30 θεοῦ παριστάμενα, κατ' ἐκεῖνον τὸν βρκον πάντα τὰ θηρία δρκίζω ίμας φοβήθητε τον δοκον, πάντα τὰ θηρία, καὶ ἐξέλθατε ταχὸ ἐκ της αμπέλου ταύτης και έκ της χώρας ταύτης και έκ του οίκου τοίτου καὶ έκ τοῦ κήπου τούτου καὶ ένθα κηρύσσεται ή εὐχὶ τοῦ ενδόξου μάρτυρος Τρύφωνος, μίζιστασθε. άλλ' υπάγειε είς τὰ 35

<sup>11</sup> Der Schluß dieser Beschwörung und die folgenden ähnlichen sind von Kroll nicht abgeschrieben, auch hinter 8 nicht alles. 20 ff. für die einzelnen Namen s. den Index. 29 έξαπτερύγας: P.

άγρια βρη καὶ είς τὰ ἄκαρπα δένδρα, ἐκεῖ γὰρ ἔδωκεν ὑμῖν κύριος δ θεδος την καθημερινήν τροφήν · δρκίζω ύμας κατά τούς άριθμήτους άγγέλους και άρχαγγέλους και πάντας τους παρισταμένους ένώπιον τοῦ θεοῦ, και' έκείνας τὰς άγίας δυνάμεις δρκίζω ὑμᾶς πάντα τὰ 5 θηρία, Ίνα έξέλθατε ταχύ έκ τῆς ἀμπέλου ταύτης καὶ ἐκ τῆς χώρας ταύτης καὶ έκ τοῦ κήπου τούτου καὶ έκ τοῦ οίκου τούτου καὶ έκ του περιόρου του δούλου του θεου ὁ δείνα καὶ ἀπέλθατε είς τὰ άγρια όρη καὶ εἰς Ιτά, άκαρπα δένδρα. εἰ δὲ καὶ παρακούσεσθε τὸν ὅρχον τοῦτον, οὐ παρακούειε ἐμοῦ τοῦ ταπεινοῦ καὶ ἐλαγίστου, 10 άλλ' έχ τοῦ θεοῦ καὶ παιρός καὶ νίοῦ καὶ άγίου πνεύματος καὶ της άγίας τριάδος της διιοουσίου και του άγίου Τρύφωνος, και πέμιθει υμίν χύριος ὁ θεὸς τὸν ἀπαραίτητον ἄγγελον αὐτοῦ τὸν έπι των θροίων έγοντα την έξουσίαν και δέση ύμας κατά το μέγα αὐτοῦ όνομα μετὰ μολύβδου καὶ σιδήρου καὶ πέμψει έμῖν τὸν 15 άγιον Τούσωνα καὶ έξαποστελεῖ τὰ στοουθία, καταφαγώσειν ύμας: δρχίζω ύμας χατά τὸ μέγα όνομα ιὸ περιγραφέντα έπὶ την πέτραν καὶ αύτη οὐκ ἐβάσταζεν, άλλ ἐρράγη ώσεὶ κυνιοριὸς τῆς γῆς κατ' έκείνας τὰς ἀκαταλέπτους δυνάμεις δοκίζω ύμας πάντα τὰ θηρία, μὴ ἀδικήσατε τὴν ἀμπελώνα ταύτην ἀπὸ τοῦ νῦν ή τὴν 20 χώραν ή τὸν κῆτον τοῦτον ή τὸν οἶκον τοῦτον · ὑρκίζω ὑμᾶς κατὰ την συραγίδα ής έσφραγίσθη το ύδωρ της θαλάσσης και οὐχί παρέβη τον βοχον αὐτῆς μήτε ύμεῖς παραβαίνετε τὸν βοχον τούτον, άλλ' όπου εσφραγίσθη δ τόπος του δούλου του θεού δ δείνα καὶ κηρύσσεται ή εὐχὴ τοῦ άγίου Τρύφωνος, ταχὸ ἀνατέλ-25 λοντος τοῦ ἡλίου φεύγετε καὶ ἀναγωρίσατε ἀπ' αὐτοῦ εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ νίοῦ: -

Επιλαλία είς σκώληκα κτήνους. Είς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς τοῦ κυρίου ίμιῶν Ἰησοῦ Χρισιοῦ τοῦ Ναζωραίου σφάζομεν τὸν σκώληκα τοῦτον τὸν ὄντα είς τὸ ἄλογον τοῦτο (καὶ ὀνόμασε τὸ ζῷον 30 τοῦ ὁ δεῖνα: —)

Ο πύριος ημιών έγεννηθη είς τον πόσμον έπ της άγίας θεο-

<sup>2</sup> ἀριθμήτονς "unzählig", offenbar vulgär. 7 περιορζισμόοὶ W. 8  $\langle \tau \alpha \rangle$  P. 12 τοναπαρέτι τὸν: Η. 13 δόσει: δέση Η. 15 καταφάγωσιν: W.,  $\langle i\nu \alpha \rangle$  καταφάγωσιν Η. 16 τὸν μέγα: Η. 17 καὶ καὶ: W. In der Hs. ονράσταζεν 22 παραμένετε: P. 27  $\langle \epsilon i \rangle$  Η. κτή: aufgelöst von H., K. denkt an ἐπιλ. σκ. κτείνειν 29 ἄλογον τοῦτος: H., der aber an Formen wie τίποτες, τότες, ἄλλοτες erinnert (vgl. Hatzidakis, Einl. 53).

τόκου παρθένου Μαρίας της μητρός αὐτοῦ παρθένου ὑπαρχούσης ποὸ τοῦ τόπου καὶ παρθένου ἐν τῷ τόκω καὶ παρθένου μετὰ /τὸν/ τόκον · οὐκ ἐφάνη ἐν αὐτῆς οὐδεὶς πόνος. ΄Ορκίζω σε οὖν σκώληξ έχ μέρους αὐτῆς, ίνα έν τοῦ ζώου τούτου μηδεμίαν έξης έξουσίαν. ξὰν ὑπάογη ἐξαίματος ἢ αἶμα ἢ ἐν χυμῷ ἢ ἐν ἄλλη τινὶ γενεῷ. ὁ στηθι έν του τόπου σου καθωσπερεί έστηθη δ Ιροδάνης ποταμός, όταν ὁ κύριος ήμων Ίησους Χριστός εὐλόγησεν αὐτὸν καὶ ἐν αὐτῷ έστήθη. 'Ορχίζω σε οὖν σχώληξ πονηρε διὰ τὸν Ἰωάννην τὸν βαπτιστήν και δια την έλευσιν του κυρίου ήμων Ίησου Χριστού, δς έπέβη είς την θάλασσαν περιπατών και τον Πέτρον εν τη θαλάσση 10 χινδυνεύοντα όλισθηναι ο χύριος έσωσεν και κέλεσεν περιπατήσαι έπάνω των ύδάτων, 'Ορχίζω σε σχώληξ ύγρον, ίνα έν τούτω τῷ ζώω μηδεμίαν ποιήσης οὐλην μήτε φύσος δοχίζω σε σχώλης διά τὰς έννέα τάξεις των άγίων άγγέλων και δια την δύναμιν πάντων των άγίων καὶ δικαίων, ίνα εν τῷ ζώω τούτω μηδεμίαν ποιήσης πληγήν 15 μέτε φύσος μήτε πόνον · ύγιαίνη σε δ νίδο του θεου καθώσπερ έν χί.ίνη ύγίανε τὸν παράλυτον, ύγιαίνη σε ὁ άγγελος Γαβοιήλ + καθώσπερ εν τω λάκκει έγίανε τον Δανιήλ, έγιαίνουσίν σε Πέτρος καὶ Ἰωάννης, οίτινες τὸν παράλυτον περιπάτη ἐποίησαν ὑπὸ τῆς ένεργείας τοῦ τιμίου σταυροῦ απέθανεν ὁ σκόληξ οἶτος, οἶτος 20 ἀπέθανεν άληθως ό σκώληξ, οδτος δ σκώληξ ἀπέθανεν καθώς τὸν μαχάριον Ἰωβ ἔφαγον ἐν τοῦ προσώπου αὐτοῦ καὶ ἀπέθανον, τέθνηπεν δ σκώληξ οδτος. 'Ορκίζω σε οὖν σκώληξ διὰ τὴν ἁγίαν τοῦ θεοῦ τριάδα καὶ διὰ τὴν άγίαν αὐτοῦ ἔλευσιν καὶ διὰ τὴν αὐτοῦ γέννησιν την άγίαν καὶ διὰ τὰ αὐτοῦ άγια ὀνόματα ἃ ήθέ-25 λησεν δ θεὸς εν αὐτῷ ὀνομάσαι καὶ διὰ τὸ αὐτοῦ άγιον πάθος, ίνα έν τῶ παρόντι ζώω μὴ ποιήσης πληγὴν μήτε φύσος. 'Ορχίζω σε οὖν σκώληξ διὰ τὴν άγίαν αὐτοῦ ἀνάστασιν καὶ διὰ τὴν αὐτοῦ θαυμαστήν ανάληψιν και δια τοῦ άγίου Ιώβ, ίνα μηδεμίαν έξης δύναιιν κεντήσαι εν τω ζώω τούτω μήτε ζήσαι μήτε εν αὐτῷ 30 βραδύναι μήτε ποιήσαι φύσιν. Απέθανεν δ παρών σχώλης,

<sup>1</sup> παρθένον ὑπαῷ': Η. 2 παρθένω: Η. παρθένοs: Η. ⟨τὸν⟩ Ρ. 3 πόνον: Η., oder πόνων. 4 μζοῦς αὐτὰς: Η. ἐν τῷ ζώου τούτῳ: Η. 5 ἐξ έματος: W., als Gegensatz von αἶμα. 6 ἐν τῷ: Ρ. 8 πόνε: W. 19 περιπάτη hält H. für möglich, klassisch wäre περιπατῆ. μ 21 ⟨δ⟩ Ρ. 22 ἐν τῷ: Ρ. 26 διὰ τὸν (mit athetiertem ν) αὐτόν: Ρ. 30 δυναμένον: Κ. ζήσφω: Η.

ἀπέθανεν, τὸ ἐνίκησεν ὁ λέων τῆς φυλῆς Ἰούδα, 'ὁ, ἐκβλαστήσας Δαβίδ, ἡ ῥάβδος Ἰεσσαί, ἄστρον ἔκλαμπρον πρωϊνόν + ὁ Χριστὸς ἐγεννήθη + ἔπαθεν + ὁ Χριστὸς ἐξανέστη + ὁ Χριστὸς σωτηρία γέγονεν + ὁ Χριστὸς ῥέγνατ + ὁ Χριστὸς βασιλεύει + ἵνα ἀποθάνη 5 ὁ σκώληξ, ὑν ἐγὰν ἐπιλαλῶ + εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ νἱοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος ἀμήν.

μέντι λαββέστια χυφοούντι ούνδι νάσσι λουσούλι εσπουντάνδου τεριπίγια λιχρίγγι χισού άλουφρούντι ετένιλι φόρτι εδδιράγι χόγιστα δρατεριό Γ βότι περματι' ήνσούμα διτρίματη': —

10 αλάβας άραβονε ατα νόστα σι ερινέ πιρε

+ ἀλαβὰο + ἀράβονα + δραπασσὸν + δετουπόρι + + πέρ ημων + αλάβια + πέρ ημων + πέρ ημων + βάνο + περ ημων + ἀραστργιι περ ημων +

πίστινόμου ρασού πλασκρίτζι σιλουμάλι ἔστι διαβάντι τζιλι 15 σκριβίτι ἐττακκάτιλι ἀλουκόδδου κουν Γ πάτερ νόστερ ἐθ τρὶ ἀβιμαρὶ ἐθ σι ἔστι διαρρέρι τζιλι ἀττακάτι ἀλακοῦδα διλαββέστια: — Περμάλι δικουαρτάνα σκρίβι κίστα ὁρατζιόνη ἀκάρτα Έ δαπόιλαφὰ αττακκάρι δειούνου βύρτζινι κὸν Γ πάτερ νόστερ εθ Γ αβιμαρι αδονούρι διλασαν τερνιτάτι ἀλου κόλλου:

20 Καδαβοὰ + ουνβοὰ + καδαβοὰ + ουνβοὰ + καδαβοα + ο οννους πεο ούνους φίλιους ούνους σπιριτουσάντους · ἀμήν.

<sup>1</sup> ὁ λέον της ἀθλοις οϊουδαι: P., vgl. Apocal. V 5: ἐνίπησεν ὁ λέων ό ὢν ἐκ τῆς gulῆς Ἰούδα. <ό> P. ἐκβλάστη: Η. 4 ρέγρατ: Η., der es als regnat erklärt. 7 Metti la bestia cu frunti (= con fronte) undi nassi lu suli (= sole) espuntandu ter, i piglia li crigni chi su (= sono) allu frunti e tenili (= tienili) forti e dirai kuista (= questa) orazioni, tri voti per mattina, in summa di tri mattini. 10 Zwischen den einzelnen Wörtern (dra roota, das wohl als ein Begriff galt, Wünsch vermutet in ihm atta noster, ausgenommen) stehen magische Zeichen, hinter πιοε deren vier. 11  $\pi \bar{\epsilon} u$ :  $\pi \bar{\epsilon} \rho$  P. 13 Hinter  $\eta u \tilde{\omega} v$  cabbalistische Zeichen, jetzt ausgelöscht. 15 Vielleicht auch erzannarih zu lesen. Kisti nomu (= nomi) ora suplascrizzi, si lu mali esti di avanti, cili scriviti e 'ttacatili allu coddu (= collo) cun tri pater noster ed tri avi Mari. Ed si esti di arreri (= arrière), cili attacati alla cuda (= coda) dilla bestia. Per mali di quartana scrivi kista orazioni a carta e dapoi la fa attacari di unit virgini con tri pater noster ed tri avi Mari ad onuri (= onore) dilla santa ternitati allu collu. 22 Hinter aujv stehen drei Pentagramme.

Σι ἀρχου<sup>7</sup> φούσσι λιγάτου σκρίβι κίστι ἀδού σκουτε<sup>λλ</sup> νόβα ἐπόϊ μισιλιββίβι κουμ λάβὅ:

"Ασφαλτον καὶ λιθοδαιμόνιν καὶ λίθον γαγάτην καὶ βερονίκην καὶ καστόριον καὶ θεῖον ἀπαίρου καὶ πνῖξαι αὐτούς, καὶ λύονται αὐτὰ φαρμακεία:—

Εὐχὴ εἰς ἄγραν ἰχθύων.

Κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν ὁ εἰπὼν τῷ προπάτορι ἡμῶν λόάμ αὐξάνεσθε καὶ πληθύνεσθε, πληρώσατε τὴν γῆν καὶ ἀρχέτωσαν τῶν ἰχθύων τῆς θαλάσσης καὶ τῶν πετεινῶν τοῦ οὐρανοῦ καὶ πάντων ὕσων εἶναι ἐπάνω τῆς γῆς, διὰ τοῦ ἀγαπητοῦ σου υἱοῦ 10 κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ θεοῦ ἡμῶν τοῦ εἰπόντος τοῖς ἁγίοις μαθηταῖς αὐτοῦ καὶ ἀποστόλοις καλάσατε τὰ δίκτυα εἰς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ πλοίου καὶ εὐρήσητε ἐκεῖ πλῆθος ἰχθύων, καὶ εὐλογήσαντος τοὺς πέντε ἄρτους καὶ τοὺς δύο ἰχθύας καὶ πλήθη λαῶν κορέσαντος, αὐτὸς εὐλόγησον τὴν ἄγραν ταύτην καὶ 15 πλήθυνον τοὺς ἰχθύας ἐν αὐτῆ, ὅτι σὸ εἶ ὁ δοτὴρ τῶν ἀγαθῶν καὶ φύλαξ τῶν ψυχῶν ἡμῶν καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀναπέμπομεν: —

Πιστεύω κύριε καὶ ὁμολογῶ, ὅτι σὰ εἶ ὁ χριστὸς ὁ τίὸς τοῦ

θεοῦ τοῦ ζωντος ὁ αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ κόσμου.

Πεοὶ δυσουρίας· ὅταν ἄνθρωπος ἔχη πέτραν εἰς τὸ μόριον νὰ τὴν 20 κατουρήση, νὰ βράσης τῆς ἀγριομολοχίσσης ὑίζας καὶ βάλλε λίγο:—

Είχη ημικράνη είς πονοκεφάλι. Ημικρανον εξήρχετο από θάλασσαν κρουόμενον καὶ βρυχούμενον καὶ ὑπήντησε αὐτῷ ὁ κύριος ημῶν Ἰησοῦς Χριστὸς καὶ εἰπεν αὐτῷ, ποῦ ὑπάγεις, κράνιον καὶ ημικρὰν καὶ πονοκεφάλι καὶ ὀφθαλμόπονον καὶ νεμοπύρωμα 25 καὶ δάκρυα καὶ λεύκωμα καὶ κεφαλοσκότωσις; καὶ ἀπεκρίθη ὁ πονοκέφαλος πρὸς τὸν κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν. ὑπάγομεν, ὑνα καθίσωμεν εἰς τὴν κεφαλὴν τοῦ δούλου ποῦ θεοῦ, ὁ δεῖνα.

<sup>1</sup> f. Si arcum (= alcuno) fussi ligatu (= legato), scrivi kisti ad una scutella nova e poi missili bivi cum la boa (?). 3 ἄσπαρτον: P. λύθο δεμόνην: P. 4 θύον: P. Über die einzelnen Namen s. den Index. 5 wohl γαρμακείαν P. 6 εἰς ἄ: P. Hinter ἰχθύων ein Hexágramm, in dessen Innern ein anderes, das wieder eine kleinere magische Figur einschließt. Unter dem Ganzen ein kleines Pentagramm. 19 Hinter κόσμον ausgelöschte magische Zeichen und Buchstaben. 20 δίο οὐρίαι: H. ἄνθρωπον ἔχη πέτρα: H. οἰστον δμορίον: Κ. 21 ἔνα τὴν κατονρίσιν: H. αἰρι ὁμολοχίσης: H. λίγο d. i. ὀλίγον 22 ἐιδ κεφαληι: H. 24 hinter ὑπάγεις eine getilgte Silbe, wohl μι, danach κράνιον, worin ρ aus λ oder umgekehrt geändert zu sein scheint. 25 πόνον κεφάλε: H. νέμο πύραμα: H. 28 ⟨τοῦ θεοῦ⟩ P.

καὶ ὁ κύριος ήμῶν Ἰισοῦς Χριστὸς λέγει πρὸς αὐτόν βλέπε, μὶ ύπάνε είς τὸν δοῦλόν μου, άλλὰ φεύγετε καὶ ὑπάγετε εἰς τὰ άγρια όρη καὶ ἀνέβητε εἰς ταύρου κεφαλήν, έκει κρέας φάγετε, έκει αίμα πίετε, έκει δφθαλμούς διαφθείρετε, έκει κεφαλήν σκο-5 τώσατε, χυμαίνετε, διαστρέψατε εί δε και παρακούσατέ μου, έχει σε απολέσω είς το καύσιον όρος, όπου κύων ουκ ύλακτεί ό τε αλέκτωο οδ φωνεί. ὁ πήξας δοιον έν τη θαλάσση, στήσον τὸ κράνιον καὶ ήμίκρανον καὶ τὸν πόνον ἐκ τῆς κεφαλῆς καὶ τοῦ μετώπου και των βρεφάρων (και των, μυελών από του δούλου 10 τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα · στῶμεν καλῶς, στῶμεν μετὰ φόβου θεοῦ , ἀμήν: καὶ κατά τοῦ βαίνοντος εἰς τὸν άδην καὶ συντρίψαντος τοὺς μογλούς τῶν πυλῶν - κατ' ἐκεῖνον γὰρ εἶσαι - ὁρχίζω σε μὴ τρόμαξε, μή φοβηθής, αλλά στασον και κάθησον είς τὸ Ἰδιόν σου τόπον, μή ύπερχαχίσης, μή περιλαχτίσης του δούλου του θεου είς τὸ 15 όνομα τοῦ: — εἶτα λέγε τὸ πάτεο ἡμῶν ἐκ Τ, καὶ καταξίωσον ήμας, γαίρε κεγαριτωμένη:

Εὐχή· σχοίβι κόγιστα ωρατζιονι ἐμμέντηλ σοῦπρα ἀλικωννείτζει κουάνδου λουβέρμου αἰπίτζζολ δίτζοίλα ἐσπέρζα κουν-

λάχχου διλαθεοφά.

20 Κύριε ὁ θεὸς ὅ πως ὑπὲρ τὸ κράτος ἐλεήμων κυβερνήτης ὁ ποιήσας τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν /καὶ τὴν θάλασσαν καὶ πάντα τὰ ἐν αὐτοῖς ζῷά τε καὶ τετράποδα καὶ πετεινὰ πτερωτά, πλήθυνον τοὺς σκώληκας τούτους ὡς ἐπλήθυνας τὰς ἀστέρας τοῦ οὐρανοῦ καὶ τὸν ἄμμον τὸν παρὰ τὸ κεῖλος τῆς θαλάσσης, καὶ 25 ὡς ηὐλόγησας τὸ φρέαρ τοῦ Ἰακὼβ καὶ τὴν κολυμβήθραν τοῦ Σιλωὰμ καὶ τὸν ποτήριον τῶν σῶν μαθητῶν καὶ ἀποστόλων, εὐλόγησον καὶ τοὺς τιμίους σκώληκας ἐπὶ τῷ οἴκφ τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ καὶ φύλαξον αὐτοὺς καὶ ἐνδυνάμωσον αὐτούς.

Είς τὸ ποιζσαι κουκούλια καλά καὶ μετάξιν έκλαμπρον. Πρε-

<sup>3</sup> εἰς τα βρόα: Η. 5 κεμένεται: P. 9 (καὶ τῶν) P.  $10 \langle 9εοῦ \rangle$  P. 12 H. übersetzt: denn teuflisch (κατ' ἐκεῖνον auf ἄδης bezogen) bist du. τρομάξιε: Κ. 13 φοράθιο: W. κάνθησον: H. 17 Scrivi kuista orazioni c mettila supra alli connigi (corno?), quandu lu vermu è picciolu, dicila c spersa cun l'accua dilla teofania. 20 ὁ πὸς ὑποτο κράτος: P.  $21 \langle καὶ \rangle$  P. 22 τὰ hinter πάντα von 2. Hand darüber geschrieben. πληθύν (θύν getilgt) θην ὑντος σεολυκῶς τοῦτον: P. 26 in τὸν hinter καὶ scheint ον aus ω von 2. Hand verbessert, ebenso in ἀποστόλων die Silbe ων aus ονς. 27 in τοὺς hat die 2. Hand das s hinzugefügt. 29 κουκούλια Cocons, μετάξιν Seide.

σβείαις καὶ ἰκεσίαις τῆς ὑπερευλογημένης θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας, τῶν τιμίων ἐπουρανίων δυνάμεων καὶ ζφοποιοῦ σταυροῦ, τῶν τιμίων ἀσωμάτων, τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, τῶν ἁγίων ἐνδόξων καὶ πανευφήμων ἀποστόλων, τοῦ ἁγίου μεγάλου μάρτυρος Προκοπίου καὶ τοῦ ὁ ἀγίου μάρτυρος Τρύφωνος καὶ τῆς ἁγίας μάρτυρος Αἰκατερίνης καὶ τοῦ ἀγίου Παντελεήμονος, τοῦ ἐν ἁγίοις πατρὸς ἡμῶν Συμεὼν τοῦ στηλίτου καὶ πάντων τῶν ἁγίων ἀμήν ἀμήν ἀμήν:—

Περὶ /ὶ/χθύας · πίλλια οὐνασκουτέλλα νόβα ἐθ ἵνκηλα διάκουα διλουμάρι ἐδίκογιστου ψαλ΄ σόυ πρὰ λασκουτέλλα σέπτι βότι ψάλ 10 ρίγ ἐν ἐξόδφ Ἰσραὴλ ἐξ Αἰγύπτου ἐδιπόϊ κουνδίττα ἄκκουα σπρέτζια λαρρίτι ἐλαβάρκα δαπόϊ δικούστα ὁρατζιόνι σοῦπρα λαρρίτι.

Κύριε ὁ θεὸς τῶν δυνάμεων ὁ τὰ χερουβὶμ τῆ σῆ κελεύσει καὶ προστάξει /ποιήσων), ποιήσων τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν καὶ τὴν θάλασσαν καὶ πάντα τὰ ἐν αὐταῖς, ποιήσων τὸν ἥλιον καὶ 15 τὴν σελήνην τὰ φέροντα καὶ φωτίζοντα τὸν ἄπαντον κόσμον καὶ ἐσεῖς οἱ δύο φωστῆρες μεγάλοι καὶ φωταυγεῖς φωτίσατε τὰ γένη πάντα καὶ εἰς τῶν ἰχθύων τὰ κινούμενα ἐπάνω ὑποκάτω τῆς θαλάσσης καὶ συναχθήτωσαν εἰς τὰ δίκτυα τοῦ δούλου /τοῦ θεοῦ) ὁ δεῖνα εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ νίοῦ καὶ τοῦ άγίου 20 πνεύματος: —

Περί νονπτιγγνάτι πίχσι λαλουάββι εάουτρι πόντζει.

Η θάλασσα εἶδεν καὶ ἔφυγεν, ὁ Ἰορδάνης ἐστράφη εἰς τὰ δπίσω· τί σοί ἐστιν, θάλασσα, ὅτι ἔφυγες καὶ σοί, Ἰορδάνη, ὅτι ἐστράφης εἰς τὰ ὀπίσω; οὕτως νὰ φύγουν τὰ ψάρια ἀπὸ τὸ 25 δίκτυον τοῦτο † νὰ γενὸ πωγεν ὁ βυά ἄμορα καὶ ἄφαντα νὰ μὴ φανοῦν εἴς τε ταύτην τὴν ἄγραν· ἀβηζου πο τιειζον ἵρι ἐκ τὸν...

<sup>2</sup> τῶν (ων aus ov 2. Hd.) τιμίων (ων aus ov 2. Hd.) ἐπονφανίων (ω aus o 2. Hd.)
3 τίμων (ω aus o 2. Hd.). 4 Ἰωάννον (ον aus η 2. Hd.)
5 ἀποστόλων (ω aus o 2. Hd.) 6 Αἰκατεφίνης (η aus α 2. Hd.) 9 ff. Pillia una scutella nova ed in kila (= quella) di acqua dillu mari, e di (sprich) kuistu psalmu supra la scutella, septi voti, psalmu 113 ἐν κτλ. e di poi cun ditta acqua sprezzia la riti e la varca, da poi di (sprich) kusta orazioni supra la riti.
14 ⟨ποιήσων⟩ P. κελεύσει καθυποτάξας vermutet Κ. 16 für φέφοντα vermutet Κ. ἐφοφῶντα, P. θέφοντα (wärmend). ἀπάντων: P. 19 ⟨τοῦ θεοῦ⟩ P. 22 Per i non p. gnati pisci . . . e autri conci. 26 f. habe ich als zum größten Teile unverständlich mit einem Kreuze versehen.
26 ἄμοφα = ἀμανφά?
27 Κ. vermutet, daß die ver-

Εὐχὴ εἰς πρόβατα καὶ βόας καὶ χοιρίδιον καὶ εἰς πᾶν ζῶον· γοάψον εἰς ὀστοάκιον καὶ θὲς εἰς τὸν περισέ:

Κύριε, δεῖξόν μοι τὸν ἄγγελον τῶν βοῶν καὶ τῶν προβάτων, καὶ εἶπέν μοι τουθηλ καλεῖται, γράψον τὸ ὄνομα αὐτοῦ είς ἀρ-5 χαῖον ὄστρακον καὶ ἐπίθες αὐτὸ ἐπὶ τὸν σταυλὸν καὶ τὴν μάνδραν των κτηνων καὶ οὐ μὴ άψηται αὐτων κακόν · καὶ εἶπον· κύριε, δεῖξόν μοι τὸν ἀγγελον τῶν πηγῶν καὶ τῶν φρεάτων, καὶ εἶπέν μοι· μελλιδὸν καλεῖται, όταν πινῆς ύδωρ, ἐπικαλοῦ αὐτόν, καὶ εἶπον. πύριε, δείξόν μοι τὸν ἄγγελον τῆς ἀστραπῆς, καὶ εἶπέν μοι σπε-10 ανθήλ καλείται, όταν άστράπτη, έπικαλού αὐτὸν καὶ οὐ μὴ βλαβῆς παρ' αὐτῆς, καὶ εἶπον· κύριε, δεῖξόν μοι τὸν ἄγγελον τοῦ ἐμπυρισμού, καὶ εἶπέ μοι φανουήλ καλεῖται, ὅταν ἐπιτύγης ἐς ξιιπυρισμόν, ξπικαλού αὐτὸν λέγων δ θεὸς ταῖς πρεσβείαις φανουήλ άρχαγγέλου βοήθει τῆ ώρα ταύτη, ὁ σβέσας τὴν κάμινον 15 την των Χαλδαίων, αὐτὸς σβέσον καὶ την φλόγα ταύτην, καὶ εἶπον. κύριε, δεῖξόν μοι τὸν ἄγγελον τῆς ἡμέρας καὶ τῆς νυκτός, καὶ εἶπέν μοι σαφαήλ καλεῖται, όταν περιπατῆς ἐν νυκτὶ καὶ ἡμέρα, έπικαλού αὐτόν, καὶ ζείπον· κύριε, δείξόν μοι τὸν ἀγγελον τοῦ ύπνου καί εἶπέν μοι · φαρμαθαί)λ καλείται, ύταν ανέρχισαι έπὶ 20 τῆς κλίνης σου, ἐπικαλοῦ αὐτόν, καὶ εἶπον· κύριε, δεῖξόν μοι τοὺς αγγέλους καὶ λειτουργούς τοῦ θεοῦ, καὶ εἶπέν μοι · μιχαήλ, γαβριήλ, οδριήλ καὶ δαφαήλ· οδτοί είσιν οἱ παραστάμενοι ἐνώπιον τοῦ ἀοράτου Θεοῦ ἀδιαλείπτως πράζοντες καὶ λέγοντες άγιος, άγιος, άγιος κύριος σαβαώθ, πλήρης ὁ οὐρανὸς καὶ ή γῆ τῆς δόξης 25 σου, σῶσον, ἐλέησον καὶ διαφύλαξον καὶ διακυβέρνησον τὸν δοῦλόν σου δ δείνα τὸν έχοντα την προσευχήν ταύτην και πάντας τοὺς έν τω οίκω αὐτοῦ, ἔμπλησον αὐτοὺς ἀπὸ καρποῦ, σίτου καὶ οίνου καὶ έλαίου καὶ πάσης άγαθοσύνης πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς αὐτῶν, πρεσβείαις τῆς παναγίας ἀχράντου δεσποίνης ἡμῶν θεοτόκου 30 καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας καὶ τοῦ ἁχίου Γρηγορίου τοῦ θαυ-

derbten Wörter, von denen  $\pi o$  rot geschrieben ist, nicht hierher gehören.  $\partial \beta \eta \zeta o v$  ist wohl der Dämonenname  $\partial A \beta v \zeta o \tilde{v}$ , s. Index.

<sup>2 9&</sup>quot;: löst H. auf in θές. τὰ πέροζ: erklärt H. durch das türkische und neugriechische περτζές, Haarschopf. 4 εἴπων: P. Die Hs. schreibt τοῦ  $\Im \bar{\eta} \lambda$  5 ἐπί, danach zwei Siglen, dann τὸ. H. sieht in dem ersten Zeichen dieselbe Abkürzung wie Z. 2 θ" und transkribiert danach ἐπίθες αὐτό. 17 περὶ τεῖς: P. 18 f. ergänzt von P. 19 vor ὅταν scheint ἐπὶ getilgt zu sein. 30 ἀγιπαρθένον: H.

ματουργού καὶ τοῦ άγίου Φιλίππου τοῦ πνευματοδιώκτα, οὖ καὶ τὴν μνήμην ἐπιτελοῦμεν, καὶ πάντων τῶν ἀγίων τῶν ἀπ' αἰῶνός σοι εὐαρεστησάντων Χριστῷ τῷ άληθινῷ θεῷ ἡμῶν ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων, ἀμήν.

Καὶ λέγονται β ψαλμοὶ τοῦτοι· Ἐπακούσαι σου κύριος ἐν 5 ημέρα, ψαλμός ιθ, Ο κατοικών έν βοηθεία, ψαλμός ιξ. κούιστη Β ψαλμι λιδιρρίτι αλουπάσσου κιπάσσαλα ββιστιάμοι γιττάνδου άκκουα διλαθεοφανία.

Εὐχὴ εἰς τὸ εὐλογίζειν ποίμνην. Δέσποτα κύριε δ θεὸς δ παντοκράτωρ, δ άληθινδς άμνδς δ αίρων την άμαρτίαν του κόσμου, 10 δ μη παραβλέπων ψυχάς τάς σοι δεομένας, φιλάνθρωπε, σοί προσπίπτομεν και δεόμεθα και παρακαλουμέν σε, εὐδοκήσας ἐπὶ τῷ δούλω σου δ δεῖνα καὶ πληθύνας αὐτοῦ τὰ ποίμνια καὶ λυτοωσάμενος αὐτὰ ἐκ χειρὸς τοῦ Ἡσαῦ καὶ τοῦ Λάβαν, αὐτὸς εὐδόκησον καὶ εὐλόγησον τὴν ποίμνην ταύτην καὶ ποίησον . . . . . 15

Έξορκη είς την συγκαμινίαν, όπου γένηται είς το σωμα των άνθρώπων καὶ εἰς τὰ μέλη αὐτοῦ.

Μούρου, μούρου, μούρου, περ πάρτι διδδήου τησκοντζζούρου έδδηλαγλορίου σαβύρζηνη μαρία έδδισαντζζουάννη ββαττήστα έδητούττη λισάντι έσσάντι διδδήου κηήν κουιστου λόκου νονπότζη 20 πιού ροιγγνάρη ενονπότζη φάρι σούττα ρραδημάτι νον σουπρα πότζημαντζζάρι πότζει ἀσσηκκάρι ἐμαραζζάρι ἐσπιρίρι πελουμόμου δηλουνόστρου συνγνούρι τζζέσου κρίστου εδιλαγλωριούσα

<sup>1</sup> πράτα· διώκτα: Κ. 5 λέγεται: P. 6 f. Kuisti due psalmi li diriti allu passu chi passa la bistiami, gittandu acqua dilla teofania. 9 εὐλογίσεν ποίμνη: P. 13 Sollte nicht ursprünglich für ὁ δεῖνα dagestanden haben τῷ Ἰακώβ? S. die entsprechenden Fassungen bei Goar a. a. O. 589. Offenbar sah man in dem Namen Ἰακώβ den Namen eines Beters und setzte an seine Stelle das für jeden beliebigen Betenden gültige δ δεΐνα, was gewiß bemerkenswert ist. 15 Das Folgende ist von Kroll als bedeutungslos nicht abgeschrieben worden. 16 Zu συγκαμινίαν s. den Index. 18 Muru, Muru, Muru, per parti di Diu ti scongiuru e dilla gloriusa virgini Maria e di San Giuanni Battista e di tutti li Santi e Santi (= Sante) di Diu chi in kuistu locu non possi piu rignari e non possi fari sutta radicati, non supra possi mangiari, possi assiccari e marazzari e spiriri pellu momu (= nomu) dillu nostru signuri Jesu Christu e dilla gloriusa virgini Maria; accusi comu lu nostru signuri fiqliu dilla virgini Maria . . . ., accusi spera e sicca kuistu zuzzu(?) di kuistu locu e vagia si di via. Näheres im Kommentar, s. Index 1 unter Movoov.

βύρτζινιμαρία ἀχχούσση χόμου λουνόστρου σηννούρι φήλληου διλαβυρτζινι μαρία ἀχχουσσί σπέρα ἐσσίχχα χουΐστου τζζέουτζζου δηχούιστου λόχου ἐβάγια σύνδη βία.

Εὐχὴ τοῦ σοφωτάτου πατρὸς ἡμῶν Κυπριανοῦ τοῦ Καλα-

5 μιτζίου έπι τους άρρώστους και είς πνεύματα ακάθαρτα.

Δέσποτα πύριε δ ζατρός των νοσούντων . . .

Αφοραισμοί άρχαγγελικοί κατά πνευμάτων ακαθάρτων καί είς ασθενούντας. Κύριε δ θεός ημών τη ση δόξη δ έξαποστείλας τους άγίους σου άρχαγγέλους τον έπὶ των ἰαμάτων των όστων 10 σαβαώβ, τὸν ἀδωναί, τὸν ἐλουεοάρχης καὶ ἐζαὴλ μιχαὴλ τὸν ἐπὶ τοῦ φωτός, γαβριὴλ τὸν ἐπὶ τῶν πρυστάλλων, ὑμεῖς, ἀλλὰ καὶ πάντες οἱ άγιοι άγγελοι τοῦ θεοῦ ἐξελεύσατε καὶ πορίξατε πᾶσαν μαλακίαν καὶ πᾶν πνευμα πονηρον ή βασκανίαν ή φρίκην ή φοβερισμόν ή φαντασίαν ή φαρμακίαν ή ἐπίπεμπτον ή φθόνον ή 15 ζήλον ή κατάδεσμον ή το μεταβαλλόμενον έν χαρακτήρι † αν ίοῦν ἢ καταρηκτικὸν ἢ βιοθάνατον ἢ συνάντημα ἢ ὑπὸ μνημείου ή ύπο βαλανείου η ύδροφόβου η έν θαλάσση η έν όρεσιν η έν τριόδια ή εν όδω ή κωφὸν ή τυφλὸν ή άρσεν ή θηλυ ή τρίμορφον ή δράκων ή δράκαινα ήτινα ή, δαιμόνιον το μεταβαλλόμενον έν 20 γαρακτήρι ἀνθρώπου, οδ τὸ ὄνομα ὀρνίας, ὁρχίζω σε τὸ δαιμόνιον τὸ πυρετὸν ἐπάγων ἀνθρώποις, οὖ τὸ ὄνομα ἐχαντίας, ὁρχίζω σε τὸ δαιμόνιον τὸ κεφαλαργικὸν ἢ τὸ ὁῆσσον τὴν κεφαλὴν τοῦ ἀνθρώπου καὶ στρεγγίζον ώσεὶ ἔριφος, οὖ τὸ ὄνομα δυσάδε, ὁρκίζω ύμᾶς τὰ ἀκάθαρτα πνεύματα κατὰ τοῦ ποιήσαντος φῶτα 25 μεγάλα . . . . . . . . . . . .

<sup>4 \$\</sup>overline{\subset}\sigma\$ o σφωτάτου H. 6 Ich teile dies Gebet nicht weiter mit, da es fast wörtlich mit dem übereinstimmt, welches Vassilie v Anecd. gr.-byz. I 323 f. aus cod. Vindob. philosoph. 178 (Lamb. 133) fol. 31 saec. XV abgedruckt hat. 9 τὰ ἀτῶν: τῶν ἄτων P. 10 ἔλουὲ ὁ ἀρχης: W., der darin etwa ἄρχων τῶν ἐλωίμ sehen möchte. 11 ὑμῆν: P. 12 ἔξεν-λεύσατε: P. 15 χαραχτήριαν: P., an χαραχτήρι οῦφ ἀν οὖν denkt W. 17 οb ὑδροφόρου? P., s. Index 2 b. 19 ἤτινα ἡ: W. 20 ἄνῶν θῦ: P. ὁρνίας: W., s. Index 1. 21 ἐπάγνων οὖνοὖς: ἐπάγων ἀνθρώποιε P., während W. für οὖνοὖς vorschlug ਕνοὖς, und in dem ersten Worte ein Participium eines Verbums der Wurzel πα- "gehen" sehen wollte. Das Masculinum habe ich nicht geändert, s. das freilich nicht ganz entsprechende Beispiel in der Apocal. Pauli 14 (Tischendorf Apocal. apocr. 43): καὶ ἐξῆλθεν τὸ ανεῦμα εἰς ἀπάντησιν αὐτῶν λέγων. 22 ρισσῶν τι την: P. 25 geht in den üblichen Vorstellungen weiter, daher von Kroll nicht weiter abgeschrieben.

'Ορχίζω ύμᾶς μύρια ἐνναχισχίλια ἐνναχόσια ἐννενήχοντα ἐννέα δαιμόνια ἄτινα ὡμόσατε τῷ Σολωμῶντι ὅτι ὅπου ἂν ἀχούσωμεν τὸ ὄνομα χυρίου σαβαώθ, φευξόμεθα · Σολωμὼν γὰρ λαβὼν χάριν ἀπὸ θεοῦ ἐνέχλεισεν ὑμᾶς εἰς ὑδρίας χαλχᾶς καὶ ἐσφράγισεν τῷ φοβερῷ καὶ ἐνδόξῳ ὀνόματι τοῦ θεοῦ, φοβηθέντα οὖν νὰ χωρήσατε ὁ ἀπὸ τοῦ πλάσματος τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα · ἀπὸ μηλιάγγων, ἀπὸ ἀχοῶν . . . . .

'Ορχίζω ύμᾶς κατὰ τῆς διατόμου καὶ κατὰ τοῦ δρεπάνου τοῦ πετομένου οὖ τὸ πλάσμα[τος] πηχῶν ιῆ καὶ τὸ μῆκος πηχῶν κῆ καὶ ἰδὼν Ζαχαρίας ἐφοβήθη . . . . .

Εἰ δὲ καὶ παρηκούσατε, ἐντελεῖται κύριος ὁ θεὸς ἀγγέλοις ἀποτόμοις καὶ παραδώσουσιν ὑμᾶς ἀγγέλοις ταρταρούχοις καὶ ἐμβαλοῦσιν ὑμᾶς εἰς τὴν κάμινον τοῦ πυρὸς τὴν καιομένην, ὅπου ὁ σκώληξ ὁ ἀκοίμητος καὶ τὸ πῦρ τὸ ἄσβεστον, φιμώθητε ὧ βδελύμματα ἐπικαταράτων, καὶ εἴπητε ὅτι οὐδεὶς ὑμᾶς ἐπαρήγ-15 γειλεν, οὐκ ἔχετε γὰρ πρὸς ἐμὲ τὸν ἐλάχιστον, ἀλλὰ πρὸς τὸν θεὸν τὸν κρίνοντα ὑμᾶς ἐγὰν γὰρ ζῶντι θεῷ δουλεύω καὶ αὐτῷ πρέπει δόξα, τιμὴ καὶ προσκύνησις τῷ πατρὶ καὶ τῷ υἱῷ καὶ . . . .

Έτέρα εὐχὴ ἀρχαγγελικὴ εἰς ὀχλούμενον ὑπὸ πνευμάτων

απαθάρτων παὶ εἰς ἀρρώστους.

... δοχίζω σε πᾶν πονηοὸν καὶ ἀκάθαοτον πνεϋμα κατὰ τοῦ πρώτου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον μηέρ, δοχίζω σε κατὰ τοῦ δευτέρου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον σισθίλη, δοχίζω σε κατὰ τοῦ τρίτου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον βιθεέμ, /δοχίζω σε κατὰ τοῦ τετάρτου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον γαβριήλ, δοχίζω σε 25 κατὰ τοῦ πέμπτου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον οὐριήλ, δοχίζω σε κατὰ τοῦ έκτου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον οὐριήλ, δοχίζω σε κατὰ τοῦ έβδόμου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον μιχαήλ, δοχίζω σε κατὰ τοῦ έβδόμου οὐρανοῦ τὸν πρῶτον ἄγγελον μιχαήλ, δοχίζω σε τὸ μυστικὸν τοῦ θεοῦ, δοχίζω σε κατὰ τὰ ᾶγια ἡ γράμματα (τοῦ) ἐπὶ τὸ φῶς ἀνατέλλοντος· εί τις ἄν εἶσαι κὰν ἐπιπέμπτων 30 καὶ ἐπιφθονικῶν κὰν φθόνου κατάρα κὰν ἡλίου λάμπεσιν κὰν

<sup>4</sup> ἐν εκλισίαις: P. 5 σὖν ἀχωρήσατε: H. 6 H. bemerkt zu μηλιάγγων: "mir nicht bekannt, wohl gleich μηλίγγων, Schläfen". 7 Von K. nicht weiter abgeschrieben, ebenso nach Zeile 10. 9 πετασμένου: P. πλάσμα[τος] Κ., vielleicht πλάτος, s. den Index unter πλάσμα. 16 γὰρ πρὸ: H. 18 der Rest ist als unwichtig ebenso wie der Anfang des folgenden Gebetes (21) von K. nicht abgeschrieben worden. 24 ergänzt von P. 28 άδοσμου: ἐβδόμου H. 30  $\langle τοῦ \rangle$  K.

ήλίου δύσεσι καν όρεσιν, δένδρεσι καν αμβλυκον δαιμόνιον καν ανέργειον καὶ άλαλον καὶ † έβυζον δαιμόνιον καὶ μὴ ὀνομαζόμενον, έξελθε και αναχώρησον από τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα. έτι δρχίζω σε καὶ έξορχίζω σε είς τὸ έπταπέταλον τοῦ οὐρανοῦ, 5 είς την Αχερουσίαν λίμνην, είς το βάπτισμα των Χριστιανών, είς τὸ φυλακτήριον τοῦ Χριστοῦ. Ὁ μαπάριος ... καὶ ὁ άγιος Δανιήλ καὶ ὁ προφήτης Σολωμών (πέμψει σε) πέραν τοῦ Ἰορδάνου, έκει σε συγκλείση, έκει σε αποστρέψη από του δούλου του θεού ὁ δείνα· ἐπιλέγω σοι Γ ἡήματα μηδὲ ἐμὲ είπεῖν μηδὲ σὲ 10 απούσαι καὶ ἐπικαλούμαι θεὸν παντοκράτορα καὶ κύριον ἡμῶν Ιησούν Χοιστόν, μὴ συμπιῆς, μὴ συμφάγης, μὴ συγκοιμηθῆς, μὴ συναναστής μετά του δούλου του θεου ὁ δείνα, μη έν διοδίω, μη έν τριοδίω η έπο αὐχένος η έπο ποιλάδων η έπο βουνοῦ η ἀπο δένδρου ή ἀπὸ παλαιοῦ μνημείου έξελθε καὶ ἀναχώρησον ἀπὸ 15 τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα, ἐπιλέγω σοι τρία, τρία, τρία δήματα, 'Ορχίζω σε είς τοὺς Γ΄ ἀγγέλους ἀσὰ καὶ ἀφὰ καὶ νινευέον. καὶ ἡ γῆ ἐτρόμαξεν· ὁρκίζω σε εἰς τοὺς Γ ἀγγέλους· ὁ Ἰορδάνης έστράφη είς τὰ ὀπίσω, ούτως καὶ σὰ ἀναστραφή είς τὰ ὀπίσω, καν επί τοπίων είσαι καν επό βουνου είσαι καν επί δενδρου είσαι 20 καν έπὶ παλαιού μνημείου είσαι, έξελθε και αναχώρησον έκ φλεβών, έκ μυαλών, έκ σαρκών, έξ όνύχων, έκ τριχός, έξ δυμάτων, καὶ ἀπέλθε εἰς καύσιον ὄρος· φωνή οὐκ ήχεῖ καὶ οὐκ ὑπάγει οὐδὲ σκύλου λαλία οὐδὲ ἀνθοώπου πνοή εἰ μὴ ἀγέλη δαιμόνων, έκει πορεύου. 'Ορκίζω σε διὰ τὸ τρισάγιον ὄνομα, άγιος, άγιος, 25 άγιος, τὰ έξαπτέουγα · δραίζω σε (κατά) τῶν ζ θεμελίων τῆς γης, των άγίων αποστόλων και προφητών, την καρδίαν του ήλίου, την σφραγίδα του Χριστου, τον θρόνον του δεσπότου θεου, τά άγια γράμματα, α οὐκ ἔστιν ἐξιχνιάσαι, τὸ στῆθος τοῦ ἡλίου, μὴ άδικήσης τὸν δούλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα. Κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν, ἐξέ-30 λασον έπ' αὐτοῦ πᾶν πονηρὸν καὶ ἀκάθαρτον πνεῦμα καὶ καθάρισον τὰ ἔργα τῶν χειρῶν σου, ὅτι πρέπεταί σοι πᾶσα δόξα καὶ τιμή είς τοὺς αἰῶνας: -

<sup>2</sup> vielleicht hängt das verderbte Wort mit Åβυζοῦ (s. Index) zusammen. 6 Entweder so oder ὁ ⟨άγιος⟩ Μαχάριος P. 7 ⟨πέμψει σε⟩ P. 9 und 15 ἐπιλέγω d. i. über jem. einen Zauber sprechen, s. Wessel ys Index (Denkschr. d. Wien. Ak. XXXVI) u. d. W. 19 ἐπὶ τὴπτον εἰσσὲ: ἐπὶ τοπίων Η. ἐπόβον] βούνου: Η. κήαν ἐπὶ δ.: Η., der zur Erklärung dieser Schreibart daran erinnert, daß man etwa kjan aussprach. 22 οὐ καὶ χι: Η., οὐκ ἐκεῖ W. 25 ⟨κατὰ⟩ P.

Αφοραισμός του άρχαγγέλου κατά πνευμάτων λέγοντα καί είς οίκον καὶ εἰς ἀσθενοῦντας. Κατεργόμενος ὁ ἀργιστρατηγὸς Μιγαὸλ άπο Συνα όρους υπήντησεν αυτον Άβυζου έχουσα τα πάθη των ανθοώπων καὶ τὰ δαιμόνια τὰ διφθέντα ἀπὸ τοῦ οὐρανοῦ, καὶ ἰδων αὐτήν δ άρχιστρατηγός Μιχαήλ λέγει πρός αὐτήν τίς εἶ καὶ ποῦ πορεύη; 5 το πνευμα λέγει έγω είμι ή έχουσα τα πάθη των ανθοώπων ψυχῶν τε καὶ σωμάτων, συρραίνω δρμάς καὶ κόψες, έγὼ εἰσέργομαι είς τους οίκους αὐτῶν ως όσις, ως δράκων, ως έρπετὸν καὶ τετράποδον μεταμορφουμένη, έγω ποιώ των γεναικών γάλα ψύγειν, έγω ποιώ τὰ νήπια έξυπνίζειν καὶ κλαίειν καὶ συνθλάν, έγω 10 σταίνω έχ των κλινών αὐτων, έγω ποιώ τους ίερεῖς μισῆσαι άλλήλους, έγω ποιω τους άνδρας και τας γυναϊκας συντυχείν έν τη ἐκκλησία, ἐγὰ ἐγείρω δύο ταύρους θανατῶσαι ἀλλήλους, ἐγὰ ποιῶ ποταμόν βαρύ κατεξολοθοεύει πρόβατα καὶ βόας, έγω πέμπω τῆ θαλάσση μάχην ποντίζειν τὰ πλοῖα. Καὶ ταῦτα ἀκούσας ὁ ἀρ-15 γιστρατηγός Μιχαήλ λέγει αὐτῆ· εἰπέ μοι τὸ ὄνομά σου. Τὸ πνεξμα λέγει · παταξαρω καλοξμαι έν τοις ἀστεμοίς. Ο δὲ λέγει δ άρχάγγελος Μιχαήλ· εἰπέ μοι τὰ κατὰ σέ, πρὶν πυρί σε παοαδώσω. Καὶ εἶθ' ούτως τὸ πνεῦμα λέγει μὰ τὸ θρόνον τοῦ θεοῦ καὶ τὸν ὀφθαλμὸν τῶν κήτων καὶ τὸν βραχίονα τὸν ὑψηλόν. 20 άλήθειάν σοι λέγω καὶ οὐ ψεύδομαι καὶ ὅστις δυνηθή, γράψε τὰ μτά μου ὀνόματα, οὐπ . . . . . εἶπεν ὁ θεός, τοῦ μή άδικήσω αὐτὸν οἴτε οἶκον αὐτοῦ οὐ τὸ μῆλον αὐτοῦ ἔχον έξουσίαν παραπέση: -

τὰ ὀνόματα καλοῦνται· γιλου, μορφου, ταβυζου, μορφει-25 λατου, ρινου, σωλομωνην, αἰγυπτια, ἀναμαρδαλεα, λυδρισει, πεκηλαζου, ἀδελαρχου, παστερη, μελχησεδεκ, νεβικον, νεμετρικης, φλεγυμων, ήλησω, ἀμελη, ἐρμοκονεα, ζερδερωδιος, ἐνδικαιος, παι-

<sup>3</sup> αὐτῶν: H. ᾿Δβήζοῦ: W. 4 αὐτὸν: H. 7 κόψας: H. bemerkt, κόψας (s. S. 24, 11) ist Papierform, ἡ κόψας bildet vulgär regelrecht κόψες; συρ. κτλ. bedeutet: ich schleudere die Angriffe (näml. der πάθη) und Schläge. 10 κλέαν: H. 12 συντίχω: H. 14 vielleicht κατεξολοθοεύειζν Η. 15 μάχῶν: H. 17 ταῖς ἀρτέμης: H.; Index 2 b u. ἀρτεμός. 21 θηνόθή: P., vgl. Allatius, de templis Graecorum 127, 8 v. u. 22 τὰ μτά μου = τὰ ζτεσσαράκον γτά μου W. ὀνόματα οὐκ εἶπεν ὁ θεὸς εἶπεν ὁ θεός: K. beseitigt die Dittographie und nimmt eine Lücke an. τοῦ μὴ ἀδ. = damit nicht; nach H. vermischt aus dem Genet. des Zweckes (τοῦ ἀδικῆσαι) und dem Conj. final.; W. denkt an ὁ θεός του 23 μέλλον: P. 25 ergänzt von P., ebenso die beiden Namen S. 24, 2; s. Index u. Παταξαρω.

πουρεος, γοβφοκτηρ, δαδουχιμη, τὸ κε φυγανυν, φυγοδωθε, ἀνοφης, ἀνοφεος, ἐβδοβαλεως, σοφωτάτη, ρεμερις, ⟨δυριμιτατη, κυριλλος⟩, διδακτικός, δομησακ, ταραχου, ταριχ, φιλαρχος, καυκαλας, ἀνας ὅταν δὲ κοιμᾶσαι, λέγε ἄγιε Ἰωήλ, βοήθει μοι καὶ θὲς τὸ ὄνομα 5 αὐτοῦ ποὸς κεφαλήν σου.

Αφορκισμός τοῦ ἀρχαγγέλου Μιχαήλ. 'Ορκίζω σε εἰς τὸν 

Βεὸν τὸν ζῶντα, ὃν τὰ δαιμόνια φρίττουσιν, ὄρη σείονται, ποταμοὶ 

ξηραίνονται, ὅτι κύριος δυνατὸς ἐν πᾶσιν, ὅτι ἀμόσατε, ὅπου ἐὰν 
ἐπικληθῆ ἀδοναὶ ἐλοῖ σαβαὼθ δυνάμεις θεοῦ ἐκεῖ τὰ μὴ φανῆσαι, 
10 ὁρκίζω σε εἰς τὸ ὅνομα τοῦ κυρίου σαβαὼθ ὁ ὁ θεὸς ἔδειξεν ἐν 
ποταμῷ τοῦ χοβὰλ μὴ ὁρμὰς κόψες ψύξεις μήτε ζῆλος ὑποσείσης 
μήτε ταῦρο θανατώσης μήτε οἴκους καταλύσης, ὅπου τὸ φυλα
πτήριον τοῦτο κεῖται. Καὶ εἶθ οὕτως τὸ πνεῦμα λέγει· μὰ τὸ 

ὄνομα τοῦ ἀρχιστρατηγοῦ Μιχαήλ, ὅπου τὸ φυλακτήριον τοῦτο 
15 κεῖται, εἰς τὸν οἶκον ἐκεῖνον οὐ μὴ εἰσέλθω οὕτε δαιμόνιον πε
πτικὸν πέμψω, ἐκεῖ ποτε οὕτε φαντασίαν ποιήσω, ἐκεῖ ποτε καὶ 
ἀναχώρησιν ποιήσω ἀπὸ τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα καὶ ἀπὸ 
παντὸς τοῦ οἴκου αὐτοῦ εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ νἱοῦ 

καὶ τοῦ ἁγίου πνεύματος νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν 
20 αἰώνων. ἀμήν: —

+ Περλληγάρι λοῦ σάνγγου κουάντου βόη τούνι: — σάνγγησ + στὰὶν τῆ + κομουσταίττη τζαίσους κρήστου + ἐν σοῦ λακρού + σάγγης στὰ φρούχσου + ἐθφώρτι + κώμουφού τῦ· χῦ + ἀλασούαμορτή + σάγγης + στὰ ῖν λατούα βήνα + 25 κόμου στέττη χῦ ἀλασόυαπένα, εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρός.

Πεομάλη διμέουτζα μαλατα.

Άλου νώμου δηδδέου σήα έδιμισσουές σάντου λέ ὧττου κόμου σικκάσση λουτζέουσσου άλώςτου δηλουτζουδέου άκκουσσή σήκκακησταμέττηλι δισούττα άλιτςίσπιτη:—

Allu nomu di Deu sia e di misser Santu Leottu (?) comu siccassi lu Jesu al' ortu dillu Judeu, accussi sicca kista. Mettili di sutta alli trispiti (piedi del letto).

<sup>9</sup> ἐκὴ ἐναμὴ garίσας: P. 11 κόξας: s. S. 23, 7. 17 ἀναχῶρισαντοσε: ἀναχώρησιν ποιήσω P. 21 ff. Per ligari lu sangu quantu voi tuni.(?) Sanguis sta in ti comu stetti Jesus Christu insu la cru⟨ce⟩, sanguis sta frusciu (= sgorgo Traina, Nuovo Vocabulario Siciliano-Italiano s. v.) et forti comu fu Jesu Christu alla sua morti. Sanguis sta in la tua vina comu stetti Christu alla sua pena. 25 ff. Der Hs. nach gehört εἰς τὸ ὀν. τ. π. zu Περμάλη usw. Per mali di meutza (milza) malata.

περμάλι διββρούγουλη
πήγγια οὔντζει ε διαρτζζέντου βήβου: —
πήγγια μέντζζου ρρότου δινσούτζα
πήγγια οὔντζα α εμέντζα δ`` γγουέντου διφήκατου:
πήγγια οὔντζα α εμέντζα διββρανκκέττου: — 5
πήγγια οὔντζα α εμέντζα διμάστικα: —
πήγγια οὔντζα β ρρασταπήνα: —
πήγγια οὔντζα α εμέντζα διμήρρα:
πήγγια οὔντζα α εμέντζα δινήρρα:
πήγγια οὔντζα α εμέντζα δυνίζζένσου κρούδου μησκάτου:
πίγγια οὔντζα α εμέντζα δυνγγουέντου άρου:
πίγγια οὔντζα α εμέντζα δυνγγουέντου άρου:
πίγγια οὔντζα α εμέντζα δι δγγιου διλάουρου
π. οὐ. α ε. δι δγγιου δησπίκα:

Έττούτι πούιστι λιπίστα ευσένβρι πουλαήν σούτζα εφάνδι ούνου γγουέντου περ ούνου ώμου:

Δοικούιστο ήνγγουέντου πόϊ κιέκον πουνούτου βύνδδιούντάτη τούττα λαπέο σούνα έλλη τζυντούρι πέο τριτζζόρνι λαματήνα έλασίρα ίντρολουλέττου ββένκουβέρτου κηνὸν πήγγια φρίδδου.

Έδαπόηδιλι η τζζός· εττού πίγγια ββόλου πόοβιοιτζζάτου ξμμέττιτι δισούπνα δίλι κιάϊ διλιββοουγουλου. 20

Έππόϊ τζζιμέντι σούπνα έρββα διτζζέντου νέρβη ἐούνταλι κούνλου δίττου ήνγουέντου ἐμμέτε δισούπνα.

Έκουίστω λουφάτι περτζζόρνι ιε.

Zum Folgenden s. Index u. bruguli. Per mali di bruguli. Pignia unzi 5 di argentu vivu, p. menzu rottu (rotolo Gewicht) d'insuccia (?), p. unza 1 e menza d'unquentu di figatu, p. u. 1 e m. di branchettu, p. u. 1 e m. di mastica, p. u. 2 (dahinter steht durchgestrichen èuévrza) arrosta (?) pina, p. u. 1 e m. di mirra, p. u. 1 e m. d'incensu crudu miscatu, p. u. 1 e m. di occhi di sali, p. u. 1 e m. d'inquentu aru $\langle$ maticu? $\rangle$ , p. u. 1 e m. di ogghiu di lauru, p. u. 1 e m. di ogghiu di spica.

E tutti kuisti li pista in sempri (?) culla insuccia (?) e fa di unu (u) nguentu per unu omu. Di kuistu inguentu poichi e compunu tuvindi (?) untati tutta la persuna e li cinturi per tri giorni la mattina e la sira intro lu lettu ben cuvertu chi non pignia friddu. E da poi dilli tri giorni et tu pignia bolu porfiriggiatu e metti ti di supna dilli chi ai dilli brugulu.

E poi ci menti supna erba di centu nervi e untali cun lu dittu inguentu e mette di supna. E kuisto lu fati per giorni 15. — (S. 26, 1) E quandu si ammalassi la bucca pignia sciroppu di ciucciu(?) o veru asciroppu

Εππουάνδου σιαμμαλάσσι λαβούππα πίγγια χσιρώππου διτζζέουτζζου ώβέρου αχσηρόππου δινούτζει έλλάβασι λαβούκκα

έγγέτταλου λουββου απούνη ίν τέρρα: -

Ιαροείνου λασούα διλουμάν τζζάρι περ β μήσι κηνόν μάντζα 5 χόσι σαλάτι νουλλα χόσα νόν ουσάρι νιχσούνα σπέτζζεια διλοξούρια νόν μαντζάρι κάρνε βακκήνε έσσέττου κόσι διλικάτι πέρ λιβέρνι κηφάννου λιφηγγι όλι φάτιλα προύτζζι άλουββι λλήπου διτζένδου πουίστο.

Έν τω έγγίζειν έπ' έμὲ κακούντες τού φαγείν τὰς σάρκας μου οί θλίβοντές με καὶ οί έχθροί μου αύτοι ήσθένησαν καὶ έπεσον: —

Προσευχή τοῦ άγίου Μάμαντος πρὸς ἀρρωστίαν· πρόβατα: --10 'Ως ἐποίμανε ὁ ἄγιος τοῦ θεοῦ Μάμαντας τὰ ποίμνια αὐτοῦ χαὶ αὔξανεν χάριν καὶ δόξαν θεοῦ καὶ φθονήσας αὐτὸν ὁ διάβολος καὶ ἔρριψεν ἐπ' αὐτῶν νόσον καὶ ὑπῆγον τοῦ ἀποθανεῖν καὶ προσευξάμενος δ άγιος Μάμαντας είπεν· έπικαλούμεθά σε κύριε θεον 15 δρατων τε πάντων καὶ ἀοράτων . . . . . καὶ πλήθυνον αὐτήν καὶ τὰ γεννήματα αὐτῆς διαφύλαξον ἀπὸ . . . ἀπὸ μαγίας καὶ βασκανίας . . . .

Nach Anrufung vieler Heiligen endigt das Gebet mit den Worten: ἀδωναϊ έλωϊ σαγαβαωθ γένητω γενητω γένητῶ: -

Περ ληγάρι λιλούπου πίγνια ούναστουν διδάϊνου οϊ κάπριου

ένόν βόϊ ματζζάοι καον' άλλουπάτα.

Σάντου Συληβέστρου αμούντε όλιβέρι στάβα λάσούα ββιστιάμι παγσία έγουαρδάβα γσίσι φεραδιβόσκου κουάλι μαντζάου κουάλη πουλικάου κουάλι αμμαλαβείαλιμανδαου σάντου Σιληβέστρου 25 αμέντζου λαβία στάβα επλαντζζία ελαγοιμάβα τζζέσου χυ έλαβύοτζζι μαρία πασσάβα δίσσιλι κιάγι Σιλιβέστρου κιπλάντζζι

di nuci e lavasi la bucca e gettalu lu buccuni in terra.

Laringu lassu di lu mangiari, per 2 misi chi non mangia cosi salati nulla cosa, non usari nicsuna spezzia di loxuria, non mangiari carne vacchine essettu (= excepto) cosi dilicati per li verni chi fannu li fingioli (?). Fati la cruci all' ubellicu (auf den Nabel) dicendu kuisto.

10 πρόβατα erklärt H. durch probata = erprobt. Oder ist προβάτων δέξαιμι: δόξαν Ρ. zu lesen, ohne Punkt vorher? 12 αξξουμεν: Κ. 15 Vom folgenden hat K. nicht alles abgeschrieben. 19 vielleicht γενηθήτω P. 20 Per ligari li lupu pignia una . . di daïnu oï (?) capriu e non voi mangiari carni allupata.

Santu Silivestru a munte oliveri stava, la sua bistiami pascia e guardava, scisi fera di boscu quali mangiau (= mangiava), quali pulicau (= pulicava), quali a mala via li mandau (= mandava). Santu Silivestru a menzu la via stava e plangia e lagrimava; Jesu Christu e la virgi ἐλλάγριμη οισιγνούρι πόμουνον βόγνου πλάντζζιρι ἐλαγριμάρι ἀμούντι δλιβέρι στάβα λαμία ββιστιάμη πάχσια ἐγουαρδάβα χσίσι φέρα διβόσκου πουάλι μαντζάου πουάλι πουλικάου πουάλι ἀμμάλαβίαλιμανδάου Σιλιβέστρου πὲρ κηνὸν λιλίγοι σοι γνοῦρι κιμιλίγου κινόν σάτζζου νεχσιλασίρα πόϊκισκούρα ἐδδίπερκίλλαπίδδα ούνα-5 κιλούτζζειποίούκηλλούνα ἐδαλλούπου εουλίγου δέντι ἐδδούννι ἄνιμάλι κιπιττέρρα στραχσιναβέντρι κινόν φάτζζαμάλι ἀλαμία ββιστιάμι πέδι χιακκάτου νονπέδιρριτούνδου περφινακιλοῦ σούλινον γιούντζι ἀλατάβουλ διλουσάντου σαλβατούρι ἀλλάουδι δι το χυ ἐδδιλαβύρτζεινι Μαρία διρρέμου ουνπατερνόστρου ἐθούνα ἄβη μαρία. 10

Αριὲλ σὺχ κὰρ λορμαϊ ἐμανοῦελ σοῦτιελ κὸν ζούρου βὸς σπίριτους πρενομηνάτους πὲρ άλφα ἐτ ε πὲρ πρίνσιπεμ βέστρουμ σοσολιμο οῦτ κουὰμ ὅκουλους μέους βιδέρυντ οῦτο κονρούμπερε φα-

ζιάτις βισάουτ ηνία μόρε μέο.

Η Περ δισόρβιρε δννη μαγία έφαττούρα έλληγατούρα δι' 15 ὅμου ὁ φιμμίνι πόρτα κήστο φυλακτηριου δισοῦπλα κοὐ νο" δικού.

Σταυροῦ † πάγεν. Οὐκ ἐνέργησεν φθόνος οὐδὲ τὰ ἔργα των ὁμοιώσει
τοῦ ὄφεως, ὡσεὶ ἀσπίδος κωφῆς κηρούσης τὰ ὧτα αὐτῆς, ώστ'
εἰς οὐκὶ εἰσακούσεται φωνῆς ἐπαδόντων φαρμάκου τε φαρμακευομένου παρὰ σοφοῦ. Ὁ θεὸς συντρίψει τοὺς ὀδόντας αὐτῶν, 20
συνέθλασεν ὁ κύριος τοὺς βουλομένους πονηρὰ κατὰ τοῦ δούλου
τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα ὅτι ἐνεφράγη στόμα λαλούντων ἄδικα +

Ariel sichar lormai emanuel sutiel coniuro vos spiritus praenominatos per alpha et o  $e\langle t \rangle$  per principem vestrum Sosolimo ut quam oculus meus viderit, uti conrumpere faciatis, visa ut ineat amorem meum. (?)

Per disorvire onni magia e fattura e ligatura di omu o fimini. porta

kisto φυλακτήριον di supla cul nodo di cullu.

Maria passava, dissi li: "Chi ai, Silivestru, chi plangi e lagrimi?" "Oï, signuri, comu non vognu (voglio?) plangiri e lagrimari? A munti oliveri stava la mia bistiami pascia e guardava, scisi fera di boscu, quali mangau (= mangiava), quali pulicau (= pulicava), quali a mala via li mandau (= mandava)." "Silivestru, per chi non li ligi?" "Signuri, chi mi ligu chi non saggiu, nesci la sira poichi scura, e di perchi la pida una chi luggi piu chi luna e dal lupu e uligu denti e ad uni animali chi pitera strasci na ventri chi non faccia mali alla mia bistiami pedi giaccatu non pedi ritundu (in diesen letzten vier Zeilen bleibt vieles unverständlich) per fina chi lu suli non giungi alla tavul di lu santu Salvaturi. Al laudi di Jesu Christu e dilla virgini Maria diremu un paternostru ed una avi Maria.

<sup>17</sup> wohl = cruci fixum. οὐδετῶν ἔογα: P. 18 αὐτῶν: αὐτῆς P., vgl. Ps. 58, 5. 21 τὸν βουλομένους: τοὺς P. Von Z. 17 ὁμοιώσει ab haben

... δεσμεύομεν και αναθηματίζομεν πάσαν ασθένειαν δίγου δευτεραίου, τριταίου, τεταρταίου καὶ κάθε δφθαλμούς αὐτῆς ἔγουσα πεπυρωμένους και λέγει αὐτην δ ἀρχάγγελος Μιχαήλ πόθεν απέρχεις καὶ ποῦ (π ορεύει; αποκριθεῖσα τὸ ακάθαρτον πνεῦμα 5 είπεν τοῦ ἀρχαγγέλ(ου). Εγω ἀπέρχομαι είς οἶκόν τινος ως ὄφις. ως έρπειον /καὶ, τετράποδον, ίνα έξαλείψω αὐτά, έγω ὑπάγω πιάσαι γυναικών καρδίαν και γάλα αὐτών Εηραίνων, έγω ποιώ όδύνας τοῦ οἴκου αὐτῶν, ἐγὰ τὰ νήπια ἀποδένω· ἰδέ, τὸ ὄνομά μου, παταξαραία καλούμαι, καὶ όταν έτεκεν ή ύπεραγία θεοτόκος 10 τὸν λόγον τῆς ἀληθείας, ἀπῆλθα ε γω ίνα αὐτὴν πλανέσω καὶ ούκ ήδυνήθην καὶ ἀπεστράφηκα έγω πλανωμένη καὶ λέγει αὐτὴν δ ἀργάγγελος. Μυιων σατανομυῖα, ιβ δνόματα εἶσ αι καὶ εἰπέ με αὐτά. ἀποκριθεῖσα ή μιαρά καὶ ἀκάθαρτος γυλοῦ · εἰς τὸ α΄ όνομά μου καλούμαι γυλου, (τὸ β΄ ἀμορφου, τὸ γ΄ καρκαρικου, 15 τὸ δ΄ βυζου, τὸ ε΄ ἀβυδαζου, τὸ ς΄ μαρμαλετα, τὸ ζ΄ σεληνου, τὸ η' άβηζατω, τὸ θ' καρκανιτο, τὸ ι' κωρκανιτους, τὸ ια' αξματοπινουσα, τὸ ιβ΄ στριγλα· ταῦτά εἰσιν τὰ ὀνόματά μου καὶ ὀιιένω σε, ἀργάγγελε Μιγαήλ, εί τις δυνηθή καὶ γράψη αὐτὰ καὶ βαστάζη αὐτὰ ἀπάνω του, οὐ μή εἰσέλθω εἰς τὸν οἶκον αὐτοῦ καὶ εἰς τὸν 20 δούλον δεήσιμον καὶ τῆς συμβίου καὶ τῶν τέκνων αὐτοῦ, ἀλλὰ φεύξομαι από τὸν οἶκον αὐτοῦ μίλια λ', ὅτι δένουσί με άγγελοι ἀρχάγγελοι είς τὸ όνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ νίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος. +++

Έρμηνεία τῆς πιονίας. Ποιεῖ ὁ ἱερεὺς εὐλογητόν, τὸ τρισάγιον, 25 παναγία τριάς, πάτερ ἡμῶν, ὅτι σοῦ ἐστιν ἡ βασιλεία, τὸ προσταχθὲν μυστικῶς τῆ ὑπερμάχω, εἶτα σκάφτης τὴν πιγονίαν, καὶ ὅταν wir den 58. Ps.. 5ff. Ich zitiere wieder die abweichenden Lesarten der Sweteschen Septuagintaausgabe: 17 κατὰ τὴν ὁμοίωσιν 18 καὶ βυούσης (unser Text: καὶ ρούσης = κηρούσης) ἥτις οὐκ 19 φων,ν 20 συνέτριψεν τ. ὀ. αὐ. ἐν τῷ στόματι αὐτῶν, τὰς μύλας τῶν λεόντων συνέθλασεν κύριος. 22 Es folgen zwei Gebete; nur der zweite Teil des zweiten schien Kroll der Mitteilung wert.

2 κάθε δφθαλμοὺς, jedes Auge. 4, 5 ergänzt von H. 6 (καὶ) P., vgl. 23, 8. 10 ergänzt von H. 11 λέγειν: H. 12 μίων σατανομίτα: W., dagegen H.: ὁ ἀρχ. μύων σατανομύτα, s. Index 2b u. μνιῶν. εἶο(αι) H. 13 ἡμαρὰ: H. 14 ⟨τὸ) P. 18 δίνη καὶ γράνψαι: H. 21 μί: μίλια H. 24 Vorher geht eine belanglose Beschwörung von πνεύματα, der sich ein Gebet an die Engel anschließt; beides ist von Kroll nicht abgeschrieben. Horiα ist herba Paeonia, s. Index u. πιονία. ποιεί ὁ ἱερὲ ἐνλογὶ: P. 26 εἶ τὰς καίτις: H.

εύρης τὴν ὁίζαν της, ἀφήνης αὐτήν· εἶτα ὁίπτης μέσα τὸν ἄρτον καὶ χῶμαν τὸ πυρίνης πέτρας ἀπὸ τὲς τέσσερεις γωνίες τοῦ θυσιαστηρίου καὶ κριθάριν καὶ ἄλας μελισσωμένον καὶ τὰ κάρβουνα τοῦ θυμιατοῦ καὶ ὁίχνης τὰ ὅλα εἰς τὴν ὁίζαν τῆς βοτάνης καὶ λέγε ἄγιος, ἄγιος, ἄγιος κύριος σαβαώθ, εἶτα τὴν εὐχὴν ἢ ὅ χαλδαικῶς οὕτως γάφ ϊάπ ἵάφ μπεούχ φαὴ μοὺχ τιμε λιὰρ ἀχοὺρ ἀφὰπ λυρχὰμ σηρφουταλχὰμ ἀμὴν ἀμήν.

θεὸς ὁ θεὸς ἡμῶν . . . . . ἀπόστειλον τὴν εὐλογίαν τοῦ άγίου σου πνεύματος ἐπὶ τὴν βοτάνην ταύτην, ὅπεο εἰς ὑγείαν σωμάτων τῶν Χοιστιανῶν δικαίων καὶ ἀμαρτωλῶν, καὶ τὲς πλουσίες 10 τῆς σῆς ἀγαθότητος κατάπεμψον δωρεές, ὅτι σοὶ κάμπτει πᾶν γόνυ . . . .

- ... ἐπίβλεψον ἐξ οὐοανοῦ καὶ ἴδε καὶ εὐλόγησον τὴν βοτάνην ταύτην καὶ ἔσται εἰς ὑγείαν ψυχῶν καὶ σωμάτων ἀνδοῶν, νηπίων καὶ γυναικῶν ... 15
- ... την σην εὐλογίαν δώρει ήμῖν και εἰς την βοτάνην ταύτην Ύνα μετὰ τοῦ ἐλέους τῆς σῆς ἀγαθότητος ἀξιωθείημεν ἐλευθερίας παθῶν μετὰ τῆς εὐλογίας σου εἰς την βοτάνην ταύτην ὡς μόνος ἀγαθὸς και φιλάνθρωπος.
- ... αὐτὸς οὖν δέσποτα εὐλόγησον τὴν βοτάνην ταύτην εἰς 20 ἀφέλειαν παντὸς ἀγαθοῦ καὶ χάρισαι τὴν εὐλογίαν τοῦ ἁγίου σοῦ πνεύματος ὅπως ἔσται ἀπ' αὐτὴν εἰς ὑγείαν ψυχῶν καὶ σωμάτων · δ μετὰ πόθου .....

καὶ εὐθὺς λέγε καὶ ὑπὲο τοῦ καταξιωθῆναι καὶ λέγε τὰ ιᾶ εὐαγγέλια τοῦ ἑωθινοῦ καὶ τὴν εὐχήν· 25

Παιωνία τρισμεγίστη, μῆτερ τῶν βοτάνιων, ὑγιερεία/ν, ἐν σοὶ δώνα πᾶσι τὴ/ν, ὑγιεροῦσα/ν, ἄγγελος ἀθάνατος ἀθανάτου πατρὸς ἄμετρα παυχώμενος ἄνωθεν ἐξέπεσεν οὐριὴλ ἐριὴλ ἄσυκος

<sup>2</sup> χῶμαν, klass. χῶμα περίνης ἀπὸ τὲς πέτοες τέσσερης γονίαις: P. 4 βνωήατον: P.  $\dot{\varrho}$ ίγγης: H.,  $=\dot{\varrho}$ ίπτης 5 ην und 6 οὐτ:  $\dot{\eta}$  und οὕτως H. 8 Hier und im folgenden ist Unwichtiges von K. nicht mit abgeschrieben worden. 11 σὺ κάπτει: H. 13 ἴδε, klass. ἰδὲ 23 In dem folgenden von Kroll nicht abgeschriebenen Stücke werden dieselben Heiligen angerufen wie in dem von Vassiliev (a. a. O. I 324 ff.) mitgeteilten Gebete: Maria, Cosmas und Damianos usw. 25 τοῦ ἐωθυνοῦ, der Morgenandacht. 26 ἰἐρεία: H. 27 δώνα, nach H. von δώνω = δίδωμι, mit nicht seltener Imperativbildung auf a. τῆ ἰἐροῦσα: H. 28 ἀμήτρα: K.

κύρε κρόνε καὶ ἡ μετ' αὐτὸν πληρότης ἐνεργήσατε τὴν ὑγιερείαν ὅπως ἔσται μετ' αὐτὴν εἰς χάριν, ὅπως ἡ συνομιλία τῆς ὑγιερείας εἰς βρῶσιν πάντων περιῆ [περιοῦ] μέχρι καὶ αἰκαζομένους, ἔρωσον, ἔρωσον ὑγιερεία.

5 Εἶτα ἐκβάλης τὴν βοτάνην ταύτην μετὰ παντὸς δικαίου τὸ ἔχει καὶ φυλάσσης αὐτὴν ώς κόρην ὀφθαλμοῦ.

'Απουσον ποῦ ἀφελεῖ: -

Ε΄ τις έχει πύρεξιν, έπαρε κοκκόνια έπτὰ καὶ δλίγον ἄλας καὶ θές τα εἰς πανὶν λινὸν καὶ ὅντα τονε πιάση, τρῖψον καλῶς 10 μέσα εἰς ἀγγεῖο μὲ δρόσος τῶν ἀγίων θεοφανίων καὶ πότισον τὸν ἀσθενὴν τρεῖς φορὰς καὶ ἰᾶται.

Ο δεθεὶς τὴν γλῶτταν καὶ οὐδὲν δυνάμενος τῷ λάλη εὕγλωττα ἄς καπνισθῷ τὴν ῥίζαν καὶ ἄς τρίψη κοκκόνια ζ΄ εἰς ἀγγεῖον ἄπαν μετὰ ὕδωρ τῶν άγίων θεοφανίων καὶ ᾶς πίη καὶ εἰσβαστῷ κοκ-15 κόνια καὶ ῥίζαν καὶ καθαρίζει τὴν γλῶτταν.

'Ο βαστάζων τὴν δίζαν μαΐα οὐ φοβήσεται, δμοίως καὶ ὅταν παγαίνει 'ς δδόν, δποία ώρα εἶν' οὐ φοβήσεται.

Καὶ τρίβων τὸν σπόρον ὥσπερ ἄλευρον καὶ πίνων μετὰ ἀκράτου οἴνου καὶ θεραπευθήσεται ἀπὸ παντὸς κακοῦ.

20 Καὶ θυμιάζων τὴν ὁίζαν καὶ φύλλα ἀνταμῶς εἰς τὸν οἶκον κακὸν οὐκ εἰσελεύσεται.

Παιδίον μὴ ἔχων εἰς γοάμματα σκόπον βάλε εἰς τὸ στόμαν του κοκκόνια ζ΄ καὶ αἴξει ὁ σκόπος του.

'Ο έχων είς τὸν οἶκόν του ἀπ' αὐτὴν ἀπὸ παντὸς πράγματος 25 κακοῦ οὐκ εἰσέρχεται οῦς μαγία ἀφελεῖ.

Ο φαρμακωθείς και πίνει έξ αὐτῆς οὐ φοβήσεται.

Σπόρος πινόμενος μετά μέλι καθαρόν δυφελεῖ όλον τὸ σωμα.

<sup>1</sup> ἐἰρίαν: Η. 2 ἐχάριν ὅπων: Ρ. ἰἐρίας: Η. 3 περιοῦ περιοῦ τεριοῦ: περιοῖ [Ν. 4 ἰἐρια: Η. 5 ἐχβάλη: Η. 9 σετα εἰς πανὴν λυνῶν καὶ ὅντα (= ὅταν) τὸν ἐπιάσι: Η. 10 ἤσαντ (ντ getilgt?) γγίουμε: Η. 12 συντηλάλη: δυνάμενος τῷ λάλη Ρ. 16 μαῖα = μαγίαν. Nach μαῖα steht durchstrichen ὁσιλ, was offenbar durch ein Versehen auf Z. 25 μαγία ἀφελεί zu erklären ist. 17 παγὲν εἰς ὁδὸν: Η. ἄρα ἡν: ἄρα εἶν' Η. 20 ἀνταμῶς = immerfort. 22 d. i.ein Kind, das keine Lust zum Lernen hat. 24 Wie im vorhergehenden und folgenden Satze ist auch hier die Syntax sehr lose, der Sinn ist offenbar Wer davon in seinem Hause hat, nichts Böses wird denen nahen, denen Magie hilft. 27 πινόμενοι: Η.

'Ομοίως καὶ εἰς κόρπον κουπάνισον ἀπ' αὐτὴν ψιλὰ καὶ θὲς ἀπάνω καὶ ἰᾶται.

Ο δαιμονιζόμενος φαγών καὶ καπνισθεὶς εἰς δύο φεγγάρια ἰᾶται.

Όταν έχης φόβον εἰς κρίσιν, βάλλον εἰς τὸ στόμα σου κοκκόνια Γ καὶ λέγε Γ φορὲς τὰ ξήματά μου ὅλον καὶ οὐ φοβήσεται.5

Είς γυναϊκαν όπου δὲν ἔχει γάλα, πότισον καὶ τάγισον κουφως

καὶ φέρει γάλαν.

+ Πεο μάλι διμέουτζα σχοίβιστι χαράττουλι ἐμέτιλι δισούτρα λαχάρνη νού κον  $\overline{\Gamma}$  πάτερνόστερ ἐ  $\overline{\Gamma}$  αβεμαρί αλλάουδι δισάν ρρόχχου.

+ είς πνευμάτων ακαθάρτων λέγεται έν τῷ ἀντίφ: -

Νούτερα σιὲ πάτζα τοῦρββίτζα κόρδις ἀμάρα τούτα τούλιτ ἴπὸς σὶς ἔτ σταλύρπος.

"Εον ξόθ φαββόνε ἔκ δφκίσιόθ δπάγε λένόκ νάββόκ πεφ φάφι βινίφι λισπίφιτι κικάτζζι διλισπιφιτάτι ἀπφέσσουδιτία κουάνδου 15 λακ τζζούφ λέγι τὰ δνόματα τούτι:

Περκοντζάρι λακάτζα πίγνα κιούνββου έσκουάγγαλου έδδικουίστιπαλόρι ἐντῷ΄ διδδέου ἐδδισαν΄ τζουλιάνου εδισάντου βαλίνου ἐδδισάντου ββαστιάνου ἐδδισάν γριγώρι ἐδιλουνόμου δινόστρου σιγγούρι τῷ χ̄ν κόμου ρριγίστι λαφίδι ακκουσσὶ ὅγγι 20 δδικουντζέδι λαγράτζια διλακάτζα τοῦ ἀσσιτζάστι λαφίδι ἀκκοσσί δδικὸν τζέδι κίστακατζα διλατούα σάντα γράτζεια κράπι γουλπι

<sup>1</sup> εὶς χόρπον χουπάνισον = εἰς χόλπον χοπάνισον (s. S. 34, 4) d. i. zerreibe auf der Brust, nach Heisenberg. 4 siehe Index u. 5 φορέ: H. 8 ff. Per mali di meutza (= milza) scrivi esti charattuli e metti li di supra la carni nuda con 3 paternoster e 3 ave Mari al laudi di santu Roccu. Dahinter stehen ausgelöschte magische Zeichen. Es folgt ein Gebet an Maria, das K. nicht abgeschrieben 12 ff. Nutera sie pazza, turbizza, cordis amara, tuta tulit, 14 ff. Eoneoth rabboni (= hebr. rabbuni) i possis et sta lirpos. (?) ecorcisioth (= ἐξορχίζω?) opage lenoc naboc per fari viniri li spiriti chi cacci dilli spiritati appressu di ti, a quandu la congiur. Es folgen nach τούτι Ephesia grammata, die aber wegen Durchschlagens der Tinte unlesbar sind. 17 ff. Per conciari (oder conginrari?) la caccia pigna chiunbu e squangalu e di kuisti palori (= parole) in nomu di Deu e di santu Julianu e di santu Valinu e di santu Bastianu e di Santu Grigori e dillu nomu di nostru signuri Jesu Christu comu riggisti la fidi accussi ogni di cuncedi la grazia dilla caccia, (comu) tu assiggiasti la fidi accosi (ogni) di concedi kista caccia dilla tua santa grazia: crapi (südital. = capre, Ziegen) gulpi

πουνίγγι εωννιάλτρα πατζα διββιστιώλι σποίβι πιστι χαρατουλι χοξυχιστι νόμου βασάντι: αβραάμ ήσὰχ τζαχώβ.

πεονό μανιφιστάρι ουνουσιγρέτου γωτουνή γωτανή γωβωρ-

parri + adwri.

Περ φόπου ἀρέστου: είς τὸ ὄνομα χυ φουννάτου ἐφοῦββαττηζάτου έφφοῦ προυτζιφικατου ερρεισούρσιτάτου έφοῦ σουττιρράτου: σούη φόχου ἀρέστου διλουσέρβου δι χυ τισέχουτα λουσπίριτου σάντου λου ματαίου τω μαξ είς τὸ όνομα τοῦ

Περ λιγάρι λου βράτζου άλουτονιμίπου πινόντι αφένδα λα 10 σούα σπάτα δὶ  $\overline{\Gamma}$  βοο + αμματία + βρα + βρι + τζεδάθ + +  $\pi$ ερ σαπτοι ακκηούρα λασιμά βόη φάρι κόσα κησία βυρτάτ ή ήμέρα. Ήμέρα πυρίου ώρα α καλή usw. durch alle 7 Tage und 12 Stunden.

. . . σιβόη σαπήρι πηβόλι δίοι λουσόννου πηβίδι λανόττι 15 πίγγια λουψαλπέρις πουντράββου λιμά εμμέτι τίλου διαρρέρι εδδί Γ΄ πάτερ νόστρι ε Γ΄ άβιμαρὶ ἐπόϊ λουάπλι λαπλίμα λίττιρα κητοὺ βίδι γουάρδα πόμου τιδίτζει λουάρφαβίτου.

 $\bar{\alpha} + i\xi o v \sigma i \alpha \varsigma \delta \eta \lambda o \tilde{\iota}$ 

 $\bar{\beta} + \varphi \vartheta \delta v \circ \cdot \gamma v v \alpha \tilde{\imath} x \alpha$ 

θάνατον ανθοώπων σημαίνει 20

 $\delta$ : yaous

ε: έλθης μεγάλοις άνθρώποις

ζ: σύγχυσις λαοῦ θανάτου φίλου  $\eta$ :

cuniqi e onni altra caccia di bistioli. scrivi kisti charatuli cun kisti nomu da santi: Abraam Isaak Jacob. Dahinter magische Zeichen.

Per no manifistari unu sigretu: gotuni gotani goborranni adonai. Per focu arestu... fu natu e fu battizzatu e fu crucificatu e risursitatu e fu suttirratu: fui focu arestu dillu servu di Christu ti secuta lu spiritu santu, lu (Luca) Mattheu Joanne Marcu.

Per ligari lu bracciu allu to nimicu chi non ti affenda la sua spata = spada di 3 vorta = volta + amattia + vra + vri + cedat +. Per sapiri a chi ura la simana voi fari cosa chi sia virtat . . .

Si voi sapiri chi voli diri lu sonnu chi vidi la notti pignia lu psalteriu, contra ambu li manu e mettitilo di arreri e di 3 paternostri e 3 avi Mari e poi lu apli (= apri): la plima (= prima) littira chi tu vidi guarda comu ti dici lu arfabitu (= alfabeto).

18 In der Hs. steht die lateinische Übersetzung der Wörter dabei, die

24 φήλει: Η. K. aber nicht abgeschrieben hat. διλεί: H.

10

15

30

9: θανάτου γυναικός

ι: καλά ωραν

z: έξουσίαν

λ: τιμί, καὶ χαράς

μ: πόνων και θλίψεως

ν: φθόνον

ξ: ἐξουσίαν

ο: σωτηρίαν

π: δυνάμεις

φ: εὐστάθειαν

σ: σωτηρίαν

τ: γυνή θανάτου

φ: πλήθος φίλων

χ: ποᾶγμα

ψ: ποθευομένου πλησμονής

ω: αγαθόν.

"Έχει ε μάρτιος καὶ μία μόνη ἀπρίλιος, τρεῖς δὲ καὶ ὁ μάιος, ἰούνιος ἔχει ξ, ἰούλιος μία, ἄγουστος δὶς δύο, σεπτέβριος ἔχει ζ, δύο μό ἔχει ὁκτώβριος, ἐπτὰ δὲ πάλιν δεκένβριος, τρεῖς δὲ ἰανουάριος καὶ δὶς τρεῖς ὁ φεβρουάριος.

## Aus Barberin. gr. III 3, fol. 71r-85 v.

Έξοςχία εἰς λάβωμαν etc., s. Vassiliev a. a. O. I 334. Den zweiten Teil dieses Gebetes, den Vassiliev nicht mit abgedruckt hat, füge ich hier hinzu.

Ααβων μάχαιραν, ποίησε Τ΄ σταυρούς είς ύδωρ και λέγε·25 είς τὸ ὅνομα τοῦ πατρὸς και τοῦ υίοῦ και τοῦ άγίου πνεύματος, σταυρούμενος δέσποτα, τῆς μὲν ὕλης τὴν ἀρὰν τὴν καθ' ἡμῶν ἐξήλειψας, Αδὰμ τὸ χειρόγραφον διαρήξας τὸν κόσμον ἡλευθέρωσας.

Έτερον ξύλον κέρατον όστοῦν καύσας δὸς πιεῖν . . .

Έξορχία διὰ τὰ νεφρά s. Vassil. S. 334.

Έτερον· φεύγε σχίον etc. s. ebd. S. 334.

10 εὐσθαθίαν· εὐσθαὖν: εὐστάθειαν P., offenbare Dittographie. 13 φήλι: φίλων (oder φιλίας) P. 16 ἀγαθύ 17 wohl μία⟨ν⟩ μόνη⟨ν⟩ P., ebenso Z. 18, μόνα⟨s⟩ Z. 19. μάγιος. 20 αουνάριος. Über die Bedeutung dieses Stückes s. Index 2 a u. Tagewählerei. 22 λάβωμα d. i. Verletzung. 29 ἔτερον steht am Rande, ebenso S. 34, 1. 3.

Έτερον· λάβε λαιούρι φίζαν μολόχας μετὰ οίνου ἄσποου, δὸς πιείν καὶ ἰαται.

Έτερον· ἔκβαλε τὴν ὁίζαν τοῦ χαμοπέτρις καὶ βάλε ἐκεὶ ὅθεν τιν ἐβγάλης ψωμὶν τυρὶν καὶ κάρβουνον καὶ κοπάνισον ὁ αὐτὶν καὶ βάλε β μερικὰ κρασὶ καὶ α νερὸν καὶ ἢς βράσουν καὶ ἄς το ἐξαστριάσει ἀπὸ πέπτης βραδὸ καὶ ἀπέκει ἄς το πιῆ καὶ ἀπέκει ἢς σκεπασθῆ κομμάτια ἤγουν τρὶς θ καὶ ἢς χυμηθῆ καλὰ καὶ πολλά, καὶ ὕταν θέλης ἐβγάλει τὴν ῥίζαν ἢς εἶναι ὄύο ἄνθρωποι μετὰ πάτερ ἡμῶν, μετὰ πιστεύω εἰς ἕνα θεόν.

10 Έτερον· λύχου δστέον ἔπαρε καὶ καῦσον καὶ τρῖψον καὶ καμέτω ἀλεύριν καὶ ἄλειφε τὸν πόνον ὀξύγγι καὶ ἀπόκει τὸ βάλε τὸ ἀλεύριν, καὶ εἰς ὅποιον στέον τοῦ λύκου καύσει, τὸ αὐτό ἐστιν εἰς ξηρόπονον.

Καὶ γράφε τὰ γράμματα τοῦτα καὶ κρέμασον εἰς τὸ σκίον 15 τοῦ ἀνθρώπου.

Έτερον γράφε εἰς τὴν ἀπαλάμην σου ταῦτα ας ει ε i, μα ξε A β ιγ α ξ  $\Sigma$ ε  $\lambda$  ν α ζ καὶ ὕσον κοιμᾶται ἡ γυνή, ἐπίθες τὴν χεῖραν σοῦ μετὰ τῶν γραμμάτων εἰς τὴν καρδίαν αὐτῆς καὶ ἀναγγέλλει σοι πάντα.

20 Είς πόνον μαστοῦ s. Vassil. S. 334.

Έξορχία τοῦ ὄφεως s. Vassil. S. 334.

Περὶ διῶξαι έρπειὸν ἀπὸ ἐμᾶς· τρίχας αἰγας καὶ κέρατον ἐλάφου ὅπου καύσης, ταῦτα τὰ ἑρπειὰ φεύγουσιν.

Πεολ ἀποδιωξαι λύκον· γράφε ταῦτα τὰ γράμματα εἰς μό25 λυβδον καὶ θὲς αὐτὰ σκεπάσας μέσα τῆς μάνδρας καὶ οὐ μὴ ἔλθη
ἐκεῖ κακόν· ταῦτά εἰσιν τὰ γράμματα· δύο δύο· ταῦτά εἰσιν τὰ
γράμματα· ἔγραψαν καὶ βάστα.

Περί ή ζον άδαν καθώς ἀπό λύκον χαμαιλέων και άγριοσυκέα

<sup>1</sup> über λατούρι usw. siehe den Index u. d. W. 3 über dieses Rezept s. den Index u. χαμοπέτρις 4 εἰγάλης: Η. 6 πεὶ: πιῆ Η. 7 ἀσκκαστῆ: Η. άσκυμί: Η., der daran erinnert, daß ἀσκ. gesprochen wurde. 8 εἰγάλη: Η. 10 ἔτερον steht am Rande. Die Abkürzung der Hs. löst Κ. in καμέτω auf, Η. in κάμε το = mache ihn. 11 οξόγγν. mit Talg. Über das ganze Rezept s. den Index u. λύκος. 12 εἰαἰν: ἐστιν Η. 15 Es folgen 28 magische Zeichen, deren eines sicher ein gnostisches Digamma ist, vgl. Η e im inc. mag. 480, 3. 16 hinter ει zwei magische Zeichen. 18 πραγμάτων: Κ. 24 μόληνδον: Η. 27 Η. denkt an ἔγγραφον καὶ βαστα (Imperativ zu βαστάω?). 28 και α΄ λά: καθως ἀπο λύκον Κ., s. den Index u. χαμαλέων.

õ

βάλε ἀποκάτω εἰς τὴν τζερέπων νὰ πυρωθῆ καὶ κάμε ἀλεύριν, δ

Πρός φεύγειν τὸ θηρίον ἀπὸ οἰκίας· κρίνου δίζαν καὶ κέροπον καπνίσας.

Είς μόρουν ζωον ή άνθρωπον s. Vassil. S. 335.

Είς σιαζόμενον καὶ δαιμονιζόμενον s. Vassil. S. 335.

Έξοραία τῆς λύσσας s. Vassil. S. 335.

Εὐχή. Ηθοησαν εδεδοίχεισαν γοάφε ταῦτα εἰς ὄψιν ψωμίου, δὸς φαγεῖν τὸ δαγθέν: —

Τύξας έλαιον καὶ οἶνον καὶ εἶοςε μαχαίρια πρωτομανικὰ καὶ 10 ἐξαστριούσας αὐτὰ ἐξόρκιζε τὸ πρωΐ καὶ ποτίζει τοὺς μιαμένους καὶ κακὸν οὐ μὴ πάθη.

Περί τοῦ ἀδελφιχοῦ s. Vassil. S. 335 und Fournier Mém. soc. ling. IX S. 399-405.

Έξορχία είς την αθτην ἀσθένειαν s. Vassil. S. 336. Άγιε Ζωσιμα όδοαί με καὶ έλεησέ με ή κυρία ή θεοτόκος ή Μελιτηνή μετά τον μονογενίν είον της και γράψον αὐτο και είπε. ότι μὰ τὸν φόβον καὶ τρόμον τὸν θεωρεῖ ὁ παπᾶς ὅταν τὸν απαντήση και θέλη λειτουργήσει, σταμάτησε, πλέον μη δοάμης. καί είπε αὐτόν μη δράμης καὶ είπε αὐτὸν γ φοράς στίχους 20 δρησμον δρίζεις ιβ κλωνούς και τραντάφυλλα κατά και μερίζει. είπε εμήνυσεν ο βασιλεύς τους καλογήρους πεψετέ μοι γαμόδουα χαμόριζα χαμοχίλιτρα καὶ τὰ έξάποδα γαλσιμίδαλον. Καὶ οἱ καλόγηροι έμήνυσαν τον βασιλέα, δτι νά σε στείλωμεν χαμόδρι καί γαμόριζαν γαμοχήλιτοα καὶ έξάποδα ώς γαλασιμήδαλον οὐκ ἔχομεν, 25 διατί έκατέβηκεν ή χαμοπετού από το βουνί και έφαγεν των περίνεον, δμφαλόν και εδίστασαν οί δυσουρίες · ὁ τοὺς ίλους ὑπομείνας Χοιστε ο θεός και δώσας χάριν τῷ πιστῷ σου ληστῆ παύσον πρανίου του ήμιπράνου και του δευματικού και παντός πόνου πεφαλής. άγιοι άγγελοι οί πρατούντες τους δ ποταμούς 30

<sup>1</sup> τζερέπα, Blumentopf. 6 σιαζόμενος, besessen. 10 εἴοεμα χέρια: Κ. Über dieses Rezept s. den Index u. πρωτομανικά. 16 ff. Über dieses dem Wortlaute nach großenteils, dem Gedankenzusammenhange nach ganz unverständliche Stück s. den Index u. τραντάφυλλον. δέσε: ὑῦσαι Ρ. 17 μελετίνει: Κ. Die Δbkürzung löst Κ. durch μετὰ τὸν, Η. durch μὲ τὸν auf. αὐτὸν: αὐτὸ Η. 20 στί: Κ. 21 δρισμὸν: Κ. κλόνους: Η. Η. denkt an καὶ καταμερίζει 22 πέψετε vulgär für πέμψετε 23 ἐξαπὸ: W., ebenso Z. 25. 26 βουνῆς: Η. ἔφαγον: Η. 27 περίνιον: Η. ἐμφαλῶν: Κ. ἐλότασιν ἰδισονοίαις: Η.

τοῦ παραδείσου, Γεῶν, Φυσσῶν, Τίγρις καὶ Ἐφράτης, κρατήσετε τὸν πόνον τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα ἡ ἡμμα, ἡ ἡμμα ἔξω βᾶ ἐκ τὴν κεφαλὴν τοῦ ἀνθρώπου καὶ σέβα εἰς χλωρὸν δένδρον, ὅτι ὁ ἀνθρωπος οὐ δύναται βαστάζειν.

5 Έτερον. Ποιήσας εἰς τὸν μέγαν ἀνεμον καὶ μέτρησον τὴν 
ἡλικίαν τοῦ πάσχοντος καὶ καρφὶν σαγιταδοξαρίου κόψον ἀπὸ τὸ 
ξύλον ἴσον τὸ καρφὶν καὶ κόψον τὰς ὀνύχας τῶν ποδῶν καὶ τῶν 
χειρῶν τοῦ πάσχοντος, κόψον καὶ ὀρνιθίου ὀνύχε, Γνα ἐξέλθη 
αἶμα, κὰ ματώση τὸν πάσχοντα, καὶ τύλιξε τὸ καρφὶν καὶ τὸ 
10 κομμάτι τῆς σαγίτας εἰς τοὺς ὀνύχας τοῦ πάσχοντος καὶ φύτευσέ 
τα εἰς τὴν γῆν, κὰ μηδὲν διεβαίνη τινὰς ἀπὶ ἐκεῖσε καὶ βράσε 
θερμὸν καὶ ζεμάτισε εἰς τὸν τόπον ὅπου το θέλεις βάλει.

Έξορχία τοῦ παρακλαδίου ἤρουν τὸ εὐώνυμον μέρος. Εἰς τὸ ὄνομα τοῦ παντοδυνάμου καὶ ἐλεήμονος θεοῦ, τῆς ὁμοουσίου 15 καὶ ἀσυγχύτου καὶ ἀδιαιρέτου τριάδος, πατρός, υἱοῦ καὶ ἀγίου πνεύματος χαῖρε τὸ ἄστρον /τὸ) ἀνατέλλον, χαῖρε κεχαριτωμένη, ὁ κύριος μετὰ σοῦ. Κύριε ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστὲ ὁ δέσας τὸν λέοντα καὶ χαλινώσας τὸν δράκοντα, ὁ κατακαλύψας ἄρματα Φαραὼ ὑπὸ θαλάσσης, δῆσον καὶ χαλίνωσον τὸ ὁρκίζωμαν τοῦτον 20 οἰον ἐβγάσιμον φεῦγε ἀπὸ τὸν δοῦλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα, ἀν ἔναι βενετὸν ὰν ἔναι ἄσπρον ὰν ἔναι μαῦρον ὰν ἔναι ξανθὸν ὰν ἔναι κίτρινον ὰν ἔναι κόκκινον ὰν ἔναι μαραθῆ, νὰ ἔναι ἀπὸ τὲς οβ ἡμισυ γενεές, νὰ ψηθῆ καὶ νὰ μαραθῆ, νὰ ξηρανθῆ ἡ ῥίζα του, νὰ ξηρανθῆ καὶ ἡ κορφή του, νὰ ψυχῆ νὰ μὴ ἄνω κορφὴν μηδὲ 25 κάτω ῥίζαν καὶ νὰ σκορπισθῆ οἰον ἐβγάσιμον ἔναι ἀπὸ τὸν δοῦλον τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα στῶμεν καλῶς.

Έξορκία τοῦ καβούρη. Ώς ὑπῆγεν ὁ τίμιος Πρόδρομος ἐν τῆ ἐρήμφ καὶ εὖρε ἐν τῆ ὁδῷ αὐτοῦ χιλίους μυρίους ἄνδρας καὶ γυναϊκας, βρέφη ἀναρίθμητα, ἄλλοι ἀπὸ καβουρίου, ἄλλοι ἀπὸ

<sup>2</sup> ράμα ράμα ἐξυβᾶ: Η. 3 σέβα = εἰσέβα, geh hinein Η. 5 ἔτερον am Rande. Was ἄνεμον bedeutet, ist unklar; Η. denkt an ἄναμον. Zum Folgenden s. den Index u. σαγιταδοξάριον. 6 καρφίν: ebenso 7. 9 bed. Nagel; vielleicht ist etwas ausgefallen, man möchte denken an καὶ ⟨λαβὲ⟩ καρφὶν ⟨καὶ⟩ σαγιταδοξάριον ⟨καὶ⟩ κόψον σαγιτά δοξαρίον: Κ. 9 ματώση nach Η. νοη ματώνω = αἰματώνω 10 vielleicht τὰs ὀν. Η. 12 ζεμάτισε d. i. siede, brühe. 13 Die Abkürzung der Hs. kann freilich auch etwas anderes bedeuten als εὐάννμον μέρος, so denkt Η. an εὐλόγησον μέγιστε 16 ⟨τὸ⟩ W. ἀνατέλλοι: P. 20 νἱὰν: οἶον Κ. 23 μαραθῆ = μαρανθῆ 24 ἄνον: P. 27 καβούρη, Krebs. ἤπιγεν: Η. 29 ἀπὸ καλλ : ἀπὸ καβουρίον P.

289

των οβ βμισυ έβγασι μάτων . ίδων καὶ εφοβήθη καὶ εἰς τὰ ὁπίσω έστράφη καὶ απάντησε αὐτὸν ὁ κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς καὶ ύπερώτησεν αὐτών · ποῦ ὑπάγεις, τίμιε Πρόδρομε; Κύριέ μου, ἐγὰν ύπάγαινα εν τη έρήμω και ηθρα έν τη όδω μου μυρίους χιλίους άνδρας καὶ γυναϊκας, βρέφη άναρίθμητα, άλλον άπὸ καβουρίου, 5 άλλον από των οξ ζαισυ έβγασιμάτων, και ίδων αὐτούς έστράφη είς τὰ ὀπίσω. Ἰπαγε, τίμιε Πρόδρομε, καὶ ὅρκισον αὐτὰ τὰ νοσήματα είς τὸν χύριον ήμων Ἰησοῦν Χριστὸν καὶ είς τὴν ὑπεραγίαν θεοτόχον, νὰ ψυχῖ, νὰ μαραθῖ, τὰ τὸν δοῦλον τοῦ . . . . . εἰς ύδως ποίησε ημέρας γ . . κ κατάρριχε τὰ λάγ/αν α καὶ άμ-10 π (έλους ..

Είς παιδίν κακόσκοπον s. Vassil. S. 341.

Περί είς φλέβαν πομμένην Βερονικίν, άλας, λιβάνι, χάλκανθον τοίψας καλώς βάλε είς την τομήν.

Πεοί βήχαν άβλησκόνι τρίψον καὶ Θεοτόκου s. Vassil. S. 337. 15

Ο άγιος Ναζάριος s. Vassil. S. 338.

Έξοοχία τοῦ δφθαλμοῦ s. Vassil. S. 338.

<sup>1</sup> ενγασι, danach eine Lücke von etwa 4 Buchstaben: Κ. 2 ἐπράφη: 8 Die Hs. hat hier eine Abkürzung, die H. durch ὑπεραγίαν auf-K. 9 Nach τοῦ fängt eine neue Seite an, es ist klar, daß hier eine Lücke besteht. 10 κατάριχε: κατάρφιχε Η., "wirf nieder". 13 καλακάν: χάλκανθον Ρ. 15 à 3h, onon = und dua(éhovs) W. Aλησεόνι (Polei) mit α-Prothese. Hinter zai beginnt eine neue Seite. deren Worte mit den vorhergehenden nicht zusammenhängen.

## III. Kommentar

## 1. Von den Nothelfern.

Unter den Helfern, die in den veröffentlichten Gebeten angerufen werden, deren gedacht wird, wird natürlich besonders häufig Gott genannt; wo dies geschieht, begegnen wir fast stets Ausdrücken und Wendungen, die entweder ganz oder fast wörtlich mit solchen der Bibel übereinstimmen, Übereinstimmungen, die sich auch in den christlichen Liturgien finden, mit denen sich unsere Texte zum Teil aufs engste berühren. So sind fast alle Attribute, die Gott gegeben werden, biblisch.

29, 18 f.: ὡς μόνος ἀγαθός, s. Apecal. 15, 4; Matth. 19, 17.

9, 7:  $\tau \tilde{\psi} \zeta \tilde{\omega} \nu \tau \iota \vartheta \epsilon \tilde{\psi}$ , 9, 14: 21, 17; 24, 7, s. Acta 14, 15; Apocal. 10, 6; 15, 7.

9, 23: τῷ ζῶντι καὶ ἀληθινῷ θεῷ, s. 1. Thess. 1, 9.

11, 11: τῷ στερεῷ καὶ ζῶντι θεῷ, ohne genaues biblisches Gegenstück.

9, 26: παιτοιράτως, 19, 10; 22, 10, s. 2. Cor. 6, 18; besonders häufig aber in der Apocalypse.

24, 8: δυνατός έν πᾶσιν, s. Marc. 10, 27; 14, 36.

36. 14: τοῦ παντοδυνάμου καὶ ἐλείμονος θεοῦ, eine Verbindung, für die ich ebensowenig wie für die folgende einen Beleg aus der Bibel gefunden habe, 16, 20: ἐλείμων κυβερνήτης. In einem Gebete bei Goar (a. a. O. 406 Z. 24 v. u.) heißt es: σοὶ προσπίπτω τῷ μόνῳ κυβερνήτη, bald darauf wird an Matth. 14, 25 ff. erinnert, vorher aber gehen die Worte: Ζάλη ἁμαρτημάτων περιέχει με, Σωτήρ, καὶ μηκέτι φέρων τὸν κλόδωνα κτλ.

26, 15: Θεὸν ὁρατῶν τε πάντων καὶ ἀοράτων, s. Coloss. 1, 16. Gern wird an Gottes Macht erinnert, die sich in der Schöpfung und Erhaltung der Welt und anderen Großtaten offenbart, oder an seine Majestät, vor der die Erde bebt. Das finden wir ja überall, wo Gott um Hilfe angefleht wird; eins der bekanntesten Beispiele dafür haben wir auf einer Bleitafel von Hadrumet aus dem 3. nachchristlichen Jahrhunderte Audollent a. oben S. 3 a. O. No. 271, s. auch die Karthagische Tafel ebenda No. 242). es sei auch an Pap. Paris. v. 245, 3071 erinnert, an Pap. mag. Mus. Lugd. Batavi J 384 Π 21 f.¹) und au die Aufzählung göttlicher Wunderwerke in den Quaestiones s. Bartholomaei apostoli.²) Von Gottes gnädigem Wirken spricht auch die Praefatio oder das Dankgebet der Liturgie.³)

9, 16 ff.: τοῦ χρατοῦντος τὰ πάντα τῆ χειρὶ αὐτοῦ τῆ χραταιᾶ καὶ τῷ βραχίονι αὐτοῦ τῷ ὑψηλῷ (8, 12; 23, 20, s. 2. Mose 13, 3; Ps. 136. 12; Jerem. 32, 17. 21; Acta 13, 17; 1. Petr. 5, 6) τὰ ἐν τοῖς οὐρανοῖς καὶ τὰ ἐπὶ τῆς γῆς καὶ ἐν τοῖς ὕδασι καὶ ταρτάροις (2. Mose 20, 4; 5. Mose 5, 8; Apocal. 5, 3. 13), τοῦ μετριάσαντος τὸ ὕδωρ τῆς θαλάσσης καὶ σπιθαμῆ τὸν οὐρανὸν καὶ τῆ ὁράσει αὐτοῦ τὴν γῆν σαλεύοντος (Ps. 18, 7; 46. 6: 97, 4: 104, 32: Apocal. Esdrae. Tischendorf Apocalypses apocryphae 31, 15: ὁ τὸν οὐρανὸν μετρήσας σπιθαμῆν καὶ τὴν γῆν κατέχων δρακήν), τοῦ στήσαντος τὰ ὄρη σταθμῷ καὶ τὰς νάπας ζυγῷ (10, 12 f.), τοῦ περιέχοντος καὶ σείοντος καὶ ἐκτρακηλίζοντος τὰ ὄρη (Inschrift von Hadrumet, Audollent a. a. O. No. 271), οἱ πάντα ὑποτάσσονται, s. 1. Cor. 15, 27; Hebr. 2, 8; Pap. mag. mus. Lugd. Bat. J 384 VIII 14. Dieterich a. a. O. S. 809.

10, 10 ff.: δ τὸν οὐρανὸν ὑψώσας καὶ τὸ στερέωμα πήξας, δ τὶν σελήνην σκηνώσας καὶ τοὺς ἀστέρας φωτίσας (17, 14 ff.; 20, 24 f., s. 1. Mose 1, 6 ff.: Ps. 136, 7), δ τὴν γῆν θεμελιώσας ἐπὶ τῶν ὑδάτων, s. Ps. 24, 2: 104, 5: 136, 6.

16, 23f.: ὡς ἐπλήθυνας τὰς ἀστέρας τοῦ οὐρανοῦ καὶ τὸν ἄμμον τὸν παρὰ τὸ χεῖλος τῆς θαλάσσης. Unter Gottes eigent-

<sup>1)</sup> A. Dieterich, Jahrbücherf, klass. Philol., XVI. Suppl.-Bd (1888) 797.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vassiliev a. a. O. 12 Z. 9 v. u. In der zweiten Zeile von unten ist für δρόμος (cod. δρόμος) wohl τρόμος zu schreiben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Probst, Liturgie der drei ersten christlichen Jahrhunderte 59 f. 90, 101, 122, 137 f. 159 f. 212 f. 380 f.

lichen Werken wird das in der Bibel freilich nicht genannt, diese Ausdrücke finden sich vielmehr nur in Gleichnissen, z. B. 1. Mose 13, 16; 15, 5; 22, 17; 26, 4; 28, 14; 32, 12; 2. Mose 32, 13; 5. Mose 1, 10; 10, 22; 28, 62: Jos. 11, 4: Richt. 7, 12; 1. Sam. 13, 5; 2. Sam. 17, 11; 1. Kön. 4, 20. 29: 1. Chron. 28, 23; Nehem. 9, 23; Ps. 78, 27; 139, 18; Jes. 10, 22; Jer. 15, 8; 33, 22; Hos. 1, 10; Nah. 3, 16; Sirach 1. 2; 1. Macc. 11, 1; Gebet Asar. 3, 36: Gebet Man. 9; Röm. 9, 27; Ebr. 11, 12: Apoc. 20, 8.

10, 15 ff.: τὸν ἀποστέλλοντα κεφαυνοὺς καὶ διδόντα ὑετὸν ἐπὶ τῆς γῆς (Acta 14, 17), τὸν ἀνάγοντα νεφέλας ἐξ ἐσχάτου τῆς γῆς καὶ ποιοῦντα ἀστφακὰς εἰς ὑετόν (Ps. 135, 7; Jer. 10, 13: 51, 16), τὸν ἐξανατέλλοντα χόφτον τοῖς κτήνεσιν καὶ χλόην τῆ δου-

λεία των ανθοώπων, s. Ps. 104, 14; 147, 8.

16, 7: δ  $\pi \eta_{\bar{5}}$ ας δοιον ἐν τῆ θαλάσση, s. Hiob 38, 8: Jer. 5, 22: Ps. 104, 9.

16, 20 ff.: ὁ ποιήσας τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν καὶ τὴν βάλασσαν καὶ πάντα τὰ ἐν αὐτοῖς (17, 14 f.,¹) s. Ps. 146, 6; Act. 4, 24; 14, 15) ζῷά τε καὶ τετράποδα καὶ πετεινὰ πτερωτά, s. 1. Mose 1, 20 ff.: Ps. 78, 27; Acta 10, 12; Röm. 1, 23.

17, 13 f.: Κύριε ὁ θεὸς τῶν δυνάμεων (Ps. 24, 10; 46, 7: 80, 4. 7: 84, 3) ὁ τὰ χερουβὶμ τῆ σῆ κελεύσει καὶ προστάξει ποιήσων , womit man Pap. mag. Berol. I 1,  $207^2$ ) vergleichen könnte: ὁ κτίσας δεκανοὺς κραταιοὺς καὶ ἀρχαγγέλους.

10, 14: τὸν θεόν, δν τρέμει πᾶσα ἡ πτίσις. 24, 6 ff.: εἰς τὸν θεὸν τὸν ζῶντα, ὅν τὰ δαιμόνια φρίττουσιν (Jacob. 2, 19; Gebet Manasse 4), ὄρη σείονται, ποταμοὶ ξηραίνονται, s. Nahum 1, 4; Ps. 74, 15.

Mit ähnlichen Wörtern wie hier wird die Furcht der Natur vor Gott auch in der magischen Litteratur der Griechen geschildert, auf der Tafel von Hadrumet heißt es: δν φοβεῖται ὕρη καὶ νάπαι . . . . καὶ τὰ ὕρη τρέμει, ) im Pap. may. mus. Luyd. Bat. J 384 IV 12: δν πᾶς θεὸς προσκυνεῖ καὶ πᾶς δαίμων φρίσσει. VIII 1f.: τρέμουσιν . . . . . πνεύματα πάντα,

<sup>1)</sup> εν αθταϊς (17, 15) läßt sich mit vorhergehendem γῆ καὶ θάλαουα rechtfertigen, vielleicht hat aber auch Nehemia 9, 6 eingewirkt.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Parthey, Zwei griechische Zauberpapyri des Berliner Museums, Abhandlungen d. Kgl. Ak. d. W. 1865, phil.-hist. Klasse, 109 ff.

<sup>3)</sup> Brandt, Die mandäische Religion 43.

im Pap. Berol. I 273: πάντες ὑποτάσσονται, καὶ θάλασσα καὶ πέτραι φρίσσονσι καὶ δαίμονες, in einem Hymnus auf Artemis (Pap. Paris. v. 2533), der der Göttin Macht auch sonst in der üblichen Weise zeichnet, lesen wir: καὶ δαίμονες οἱ καιὰ κόσμον φρίσσονσίν σε. Man vergleiche ferner das Fragment eines anderen Hymnus (A. Dieterich a. a. O. 778). Dieterich verweist S. 776 für die fast ständig wiederkehrenden Wörter auf ein orphisches Fragment (238, 3 Abel): δαίμονες δν φρίσσονοι καὶ ἀθάναιοι τρομέονοιν, auf ein bei Lactantius de ira 23, 12 erhaltenes Orakel und einen homerischen Artemishymnus (XXVII 6). Ich möchte noch Vassiliev Anecd. gr.-byz. 298 Z. 10 v. u. (Mors Abrahami, aus einer Wiener Hs. des 12. Jhrhdts) anführen: τὰ πάντα ἐπείκει καὶ φρίτιει καὶ τρέμει, und aus der Αροκαλγρείε Εκδιαε (Tischen dorf a. a. O. 31, 16): δν πάντα φρίσσει καὶ τρέμει.

Gleiche Wirkung übt Gottes Name - von seiner Bedeutung wird später gehandelt - auf die Natur und Geisterwelt aus: Pap. Paris. v. 356 ff.: of of δαίμονες απούσαντες του ονόματος ένφοβοι φοβηθήσονται, οδ οδ ποταμοί και πέτραι ακούσανιες τὸ ὄνομα φρίσσονται, Pap. mus. Lugd. Bat. J 395 XVII 17, οδ καὶ οἱ δαίμονες ἀκούοντες τὸ όνομα πτοῶνται, Dieterich. Abraxas S. 195: J 384 III 11: δ ή πασα πείσις δπόπειται, VII 27 ff., wo die Worte: οδ τὸ ὄνομα . . . . αἱ πέτραι ἀχούσασαι ῥήγνιται einige Ähnlichkeit mit den folgenden unseres Textes 12, 16 ff. haben: κατά τὸ μέγα όνομα τὸ περιγραφέντα έπὶ την πέτραν καὶ (αύτη) οὐκ ἐβάσταζεν, ἀλλ' ἐρράγη ὅσεὶ κονιορτὸς τῆς γῆς κατ' έκείνας τὰς ἀκαταλήπτους δυνάμεις.1) Eine ganz entsprechende Parallelstelle hierzu habe ich freilich nicht finden können; einige Ähnlichkeit haben Pap. Paris. 357: f. yī, azotσασα τοῦ ὀνόματος ἀνοιγήσεται, und eine Beschwörung bei Allatius<sup>2</sup>): δοχίζω σε κατά τοῦ δνόματος τοῦ θεοῦ, οễ ήκουσεν ή πέτρα, καὶ διερράγη, ferner in der Apocalypsis Johannis (Tischendorf 81, 12): αἱ πέτραι πᾶσαι χωνευθήσονται καὶ γενήσονται ώσει κοιιοριός. Daß διέρρηξε πέτραν (Ps. 78, 15 und

<sup>1)</sup> In dem sehr ähnlichen Gebete bei Goar a. a. O. 555 heißt diese Stelle: κατὰ τοῦ μεγάλον ὀνόματος τοῦ ἐπὶ τῆς πέτρας ἐπιγραφέντος καὶ νῆ, βαστασάσης, ἀλλὰ διαρραγείνης ώσεὶ κηρὸς ἀπὸ προσώπον πιρός.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. a. O. 134.

105, 41) unsere Stellen beeinflußt hat, ist wohl nicht unmöglich. Von Horus heißt es in einem Gebete (Reitzenstein a. a. O.

[42]

27: δ διαρρήσσων πέτρας.

9, 27 f.: τοῦ εδατα κατακλέσαιτος ἄνωθεν καὶ τὰς ὑπουρανίων ἀβέσσους ἀναστομώσαιτος καὶ γίγαντας ἀσεβήσαντας καταφθεί-ραντος, s. 1. Mose 7, 11. Die Septuaginta bezeichnen die gottlosen Zeitgenossen Noahs als γίγαντες, s. 1. Mose 6, 4: Weisheit Salomon. 14. 6; Baruch 3, 26 f. Dem entsprechend erzählen die Palaea historica (Vassiliev 196 f.) von den zu Noahs Zeit lebenden bösen Giganten, die Gott nicht wollten die Ehre geben, und wenn Joseph Bryennios II 106 die Giganten "unbefangen neben die Sodomiter stellt",¹) so hat er eben diese Übertragung nicht selbständig vorgenommen. sondern folgt darin den Septuaginta. 1. Mose 10, 8 wird einer der Nachkommen Noahs als γίγας bezeichnet.²)

15, 7-10: δ εἰπὼν τῷ ποροπάιορι ἡμῶν Ἰδάμ . . . . τῆς

 $\gamma \tilde{\eta}_{S}$ , s. 1. Mose 1, 26; 9, 1. 7.

16, 25 ff.: ὡς ηὐλόγησας τὸ φρέαρ τοῦ Ἰακὸβ (1. Mose 30, 38) καὶ τὴν κολυμβήθραν τοῦ Σιλωὰμ (Joh. 9, 7) καὶ τὸν ποτήριον τῶν σῶν μαθητῶν καὶ ἀποστόλων, s. Matth. 26, 27; Marc. 14, 23. Hier wird also etwas, was Christus getan hat, auf Gott übertragen. Gott Vater und Gott Sohn gelten als identisch.

18. 14 f.: ὁ σβέσας την κάμινον την τῶν Χαλδαίων, s. Daniel 3. 25 ff. 49 f.

Außer den schon angeführten Attributen begegnen wir auch sonst oft Wendungen und Ausdrücken aus dem neuen Testamente:

8, 1 ff.: Πάτες ἄγιε (Joh. 17, 11), λατςὲ ψυχῶν καὶ σωμάτων <sup>3</sup>) (dieser Gegensatz auch 8, 22; 23, 7: 29, 14, 22, s. Matth.

<sup>1)</sup> Ph. Meyer, Byzant. Zeitschrift V (1896) 98f.

<sup>&</sup>quot;) Über γίγαντες in den bei Eusebius erhaltenen Fragmenten des Eupolemos s. A. Dieterich. Abraxas, Leipzig 1891, 143. Γίγαντες als Vertreter des bösen Prinzips bei den Neuplatonikern. s. Kroll, Index zu Proclus s. v. Anders Iuv. IV 98: Ut malim fraterculus esse gigantis, wo gigas den Erdensohn, den der keine Ahnen hat, bedeutet: s. A. Otto, Sprichwörter der Römer s. v. terra.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Liturgie des Marcus: "Heil und Wächter unserer Seelen und unseres Leibes", Probst a. a. O. 321, 326.

10, 28; 1. Thess. 5, 23: Vassiliev a. a. 0. 328 a Z. 3 v. 329 b Z. 8 v. u.), δ πέμψας τὸν μονογενῆ νίὸν τὸν κύριον ἡμῶν (Joh. 3, 16; 1. Joh. 4, 9) . . . . . . ἐκ θανάτου λυτρούμενον (Ps. 49, 15), ἴασαι καὶ τὸν δοῦλόν σου δ δεῖνα ἐκ τῆς περιεχούσης αἰτὸν σωματικῆς ἀσθενείας (Matth. 4, 24; Vassiliev a. a. 0. 323, Z. 8 v. u.) . . . . κατὰ τὸ σοὶ εὐάρεστον (Röm. 12, 1. 2: Ephes. 5. 10), τὴν ὀφειλομένην σοι εὐχαριστίαν ἐν ἀγαθοεργία ἀποπληροῦντα, s. 1. Thess. 3, 9: 2. Thess. 1, 3; 2, 13. — 1. Timoth. 6. 18: ἀγαθοεργεῖν.

8, 8 ff.: 24γαθε καὶ φιλάνθοωπε (8, 7; 19, 11; 29, 19, 8. Tit. 3, 4), εἴσπλαγχνε (Ephes. 4, 32; 1. Petr. 3, 8: Gebet Manasse 6), πολυέλεε (Ps. 86, 5: 145, 8; Gebet Manasse 6) κύριε δ πᾶσαν νόσον καὶ πᾶσαν μαλακίαν ἰώμενος (8, 2 f. unseres Textes, s. Matth. 4, 23: 9, 35: 10, 1) . . . . ἐξέγειρον ἀπὸ κλίνης δδύνης (Ps. 41, 3), ἐπίσκεψαι (Ps. 8, 4; 80, 14) ἐν ἐλέει καὶ οἰκτιρμοῖς, s. Ps. 25, 6: Röm. 12, 1; 2. Cor. 1, 3; Col. 3, 12.

8, 14 ff.: ἐξανάστησον αὐτὸν ἀπὸ στοωμνῆς κακώσεως καὶ κλίνης δδυνηρᾶς (Vassiliev a. a. O. 323 Z. 2 v. u.) . . . . . . δτι σὰ εἶ δ ἰατρὸς τῶν ἀσθενούντων (Luc. 9, 2) καὶ σωτὴρ τῶν χεμαζομένων (Acta 27, 18) . . . . καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀναπέμπομεν 1 (Vassiliev a. a. O. 328 a Z. 1 v. u.; 329 b Z. 5 v. u.; Allatius a. a. O. 129: "Οτι σὰ εἶ δ δοτὴρ καὶ τῶν καλῶν χορηγός, καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀναπέμπομεν, 15, 17 unseres Textes, wo die Worte vorhergehen: ὅτι σὰ εἶ δ δοτὴρ τῶν ἀγαθῶν καὶ φύλαξ τῶν ψυχῶν ἡμῶν, s. Jacob. 1, 17: Ps. 86, 2). Θεὸς δ αἰώνιος (Röm. 16, 26) δ λυτρωσάμενος ἐκ τῆς αἰχμαλωσίας τοῦ διαβόλον τὸ γένος τῶν ἀνθρώπων . . . . . . ἐπίταξον τοῖς πονηροῖς καὶ ἀκαθάρτοις δαίμοσιν ἀποστῆναι ἀπὸ τῆς ψυχῆς καὶ τοῦ σώματος. s. Luc. 4, 13.

8, 29 f.: θεὸς ἡμιῶν ὁ τὸν τυραννήσαντα διάβολον καὶ τὴν σὰν αὐτοῦ στρατιὰν καταλύσας τῷ ἐπιφανείς τοῦ χριστοῦ σου, s. 1. Joh. 3, 8; 2. Thess. 2, 8.

Wenn neben Gott sein Name angerufen wird, so geschieht

<sup>1)</sup> Diese Worte sind in den Gebeten außerordentlich häufig, s. Goar a. a. O. 136 Z. 17 v. u.; 137 Z. 6 v. u.: 347 Z. 31; u. ö. Probst a. a. O. 300, in der Liturgie des heil. Jacobus: "Dir Lob und Dank emporsenden": ebd. 321, in der Liturgie des heil. Marcus: "Zu dir senden wir Ruhm und Dank".

das in der Überzeugung, daß Name und Person von gleicher Kraft, ja identisch sind, i) einem Glauben, der ja besonders bei den Gnostikern lebendigsten Ausdruck gefunden hat. Von der Wertschätzung des Namens und seiner Kenntnis spricht Pap. mag. mus. Lugd. Batavi J 384 III 19 f.: ἐδωφήσω τὴν ιοῦ μεγίσιον ởν ὁματός, σον γνῶσιν, ῆν καὶ τηρήσω ἀγνῶς μηδενὶ μεταδιδούς, εἰ μὴ ιοῖς σοῖς συνμύσταις εἰς τὰς σὰς ἱερὰς ιελετάς, VIII 15 f.: μηδεὶς δαιμόνων ἢ πνευμάτων ἐναντιωθήσειαί μοι, ὅτι σου ἐτὶ τῇ τελετῷ τὸ μέγα ὅνομα ἐπεκαλεσάμην. Als eines besonderen Vorzuges rühmt sich Pap. CXXII 20 ²) der Betende: οἶδά σου καὶ τὰ βαρβαρικὰ ὀνόματα, als erste Frage an einen erschienenen Geist wird im Pap. mag. Berol. I 160 f.³) geboten: σὰ δὲ αἰιῷ λέγε· τὶ ἐστιν τὸ ἔνθεόν σον ὅνομα, μήνυσόν μοι ἀφθόνως, ἵνα ἐπικαλέσωμαι αὐτό.

Vorhin sahen wir, wie Gottes Name auf die Natur ebenso wirkt wie seine Person selbst. Dem entsprechen die Beinamen, die ihm gegeben werden; als die häufigsten der in den Papyri gebrauchten nennt Wünsch (Def. tab. Att. Va): Övona aln Givor άγιον λοχυρον μέγα έντιμον ένδοξον πύριον αθθεντικόν πουπτόν zal ἄρρητον, A. Dieterich 1) zitiert aus dem Pariser Papyrus: έπιχαλούμαι σου τὰ ίερὰ καὶ κουπτά καὶ μεγάλα ὀνόματα, οἶς χαίρεις ἀκούων. Pap. mag. mus. Lugd. Bat. J 384 III 11: δοκίζω σε καθ' άγίου καὶ και' επιτίμου δνόματος. ΙΥ 11 ff.: έπτάπουσόν μου, ότι μέλλω το μέγα όνο μα/ λέγειν θωθ ...... είρι,κά σου τὸ όνομα ένδοξον, όνομα τὸ κατὰ πάντων των χρειών, VI 31 f.: ἐπιγράψεις τὸ μέγα καὶ αγιον καὶ κατά πάντων τὸ όνουα ιαω σαβαω9. Im codex Ambrosianus (L 58) de assumptione beatae virginis Mariae (Tischendorf a. a. O. XLIV) wird erzählt, wie ein Engel der Maria erscheint und diese ihn nach seinem Namen fragt; der antwortet: Cur scire desideras nomen quod admirabile est et magnum, s. Richter 13, 18: Ps. 99, 3. Als unaussprechbar gilt der göttliche Name im

<sup>1)</sup> Weiteres darüber bei Frazer Golden Bough I 377 der französischen Übersetzung; W. Kroll, Rh. M. LH (1897) 345; Reitzenstein a. a. O. 17. 6; Brandt a. a. O. 114; A. Dieterich, Mithrasliturgie 111 f.

<sup>2)</sup> Wessely, Neue griechische Zauberpapyri, a. oben 8, 2 a. 0, 68.

<sup>3)</sup> Parthey a. a. O. 124.

<sup>4)</sup> Abraxas 24.

Pap. mag. mus. Lugd. Bat. J 395 XXII 14 f.: οδ ξστιν τὸ κοντατὸν ὄνομα καὶ ἄρρητον. ἐν ἀνθρώπου στόματι (Radermacher. Rh. M. LV (1900) 150) λαληθήναι οδ δύναται, noch stärker ausgedrückt: οδ τὸ ὅνομα οδὸξ θεοὶ δύνανται φθέγγεσθαι, s. A. Dieterich, Abraxas 198. 8. Und wenn in der Apocalypsis Pauli (Tischendorfa. a. O. 34, 1 ff., s. 2. Cor. 12, 4) erzählt wird, Paulus habe, in den Himmel erhoben, dort ἄρρητα ὁήματα gehört, so dürfen wir dabei wohl auch an göttliche Namen denken.

Mit alledem stimmt überein, was in unseren Texten von Gottes Namen gesagt wird, vor dem zu fliehen die Dämonen selbst geschworen haben: 21, 2f.; 24, 8f., s. Vassilie va. a. O. 323, 16. 9, 14: ἐν δνόματι τοῦ ζῶντος θεοῦ, 8, 23f.: ἐν τῷ δνόματί σου τῷ ἀγίῳ, 12, 13f.: δέση ὑμᾶς κατὰ τὸ μέγα αὐτοῦ ὄνομα μετὰ μολύβδου καὶ σιδήρου. 22, 24: διὰ τὸ τρισάγιον ὄνομα. s. Jes. 6, 3.

22, 27 f.: τὰ άγια γράμματα, ἃ οὐκ ἔστιν ἐξιχνιάσαι.1) Bei diesem Ausdrucke ist wohl an die voces mysticae im allgemeinen zu denken, weniger an die έπτὰ φθόγγοι, die als des höchsten Gottes hochheiliger Name galten.2) In dem von A. Dieterich herausgegebenen Pap. Mus. Lugd. J 384 heißt es VIII 6: όνομα έπταγράμματον . . . άρμονίαν των έπτα φθόγγων έχόντων φωνάς. Dieterich verweist dazu auf Pistis Sophia p. 3: septem qwrai, und für die 7 Vokale bei Marcus dem Gnostiker auf Hippol. VI 48. W. Anz (Zur Frage nach dem Ursprunge des Gnosticismus. Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur hgb. von O. v. Gebhardt und Adolf Harnack, XV. Band. 4. Heft, S. 30) zitiert II Jeu S. 197: "Und wahrlich ich sage und befehle euch, daß ihr . . . das Mysterium der 7 Stimmen (qwrai, Vokale) und das Mysterium des großen Namens vollzieht." In einem dunklen Zusammenhange hiermit scheint mir folgende Stelle eines koptischen Gebetes 3) zu stehen: que se repose sur lui l'Esprit septiforme de Dieu.

21, 29 f. wird nach den Engeln der 7 Himmel angerufen:

<sup>1)</sup> A. Dieterich, Mithrasliturgie 32 ff.

<sup>2)</sup> Reitzenstein a. a. O. 263f.

<sup>3)</sup> Ermoni l'ordinal copte, Revuc de l'orient Chrétien V 252.

τὸ μυσιικὸν τοῦ θεοῦ, τὰ ἄγια η΄ γράμματα. Wortlaut wie Zusammenhang führen uns hier auf die aus ägyptischer Dogmatik herstammende ὀγδοάς,¹) die schließlich auch als Bezeichnung göttlicher Personen galt, s. Pap. Lugd. J 395 XVI 47 (Dieterich, Abrax. 194): τὸ κόριον ὄνομα, ὅ ἐστιν ὁργδοάς, θεὸς ὁ τὰ πάντα ἐπιτάσσων καὶ διοικῶν. Wenn nun in unserem Texte noch hinzugefügt wird τοῦς ἐπὶ τὸ φῶς ἀνατέλλοντος, so läßt sich das wohl nur daraus erklären, daß wir im letzten Grunde eine Beziehung auf Horus haben.

Auch unter den τοία ψήματα μηδὲ ἐμὲ εἰπεῖν μηδὲ σὲ ἀποῦσαι (22, 9) haben wir wohl göttliche Namen zu verstehen.

21, 4 f.: ἐσφράγισεν τῷ φοβερῷ καὶ ἐνδόξο ὀνόματι τοῦ θεοῦ. Hier kann man σφοαγίζειν im eigentlichen Sinne verstehen: metaphorisch müssen wir es fassen 12, 20 ff.: κατὰ τὴν σφραγίδα ξε εσφραγίσθη το ύδωρ της θαλάσσης και οδχί παρέβη τον ύρκον αὐτῆς (Hiob 38, 8: Jerem. 5, 22: καὶ οὐχ ὑπερβήσεται άὐτὸ sc. tò Squov. Gebet Manasse 3) und in der narratio de Hierusalem capta (Vassiliev a. a. O. 311, 11 v. u.): ἄκουε γῆ, τὴν φωνὴν τοῦ πτίσαντός σε . . . τοῦ σφοαγίσαντός σε ἐν ἐπτὰ σφοαγίσιν έν έπτα καιροίς. Doch das metaphorisch so häufige, ursprünglich gewiß aber sinnlich verstandene σφραγίζειν hat schließlich den Gedanken an ein wirkliches Siegel Gottes aufkommen lassen, wie wir Apocal. 7, 2 ff. sehen und noch deutlicher in der Apocal. Mosis (Tischendorf 22, 9f.): μετὰ δὲ τὰ ὑήματα ταύτα εποίησεν ο θεός σφραγίδα τρίγωνον καὶ εσφράγισε τὸ μνημείον (sc. τοῦ Αδάμ). Und auf einem der von Schlumberger<sup>2</sup>) veröffentlichten byzantinischen Amulette steht σφρα-719 JEOV.

Gottes Namen werden aber auch ausdrücklich genannt 9, 25: κατὰ τοῦ θεοῦ σαβαὰθ.... ἀδοναῖ ἐλωῖ, 24, 9: ἀδοναὶ ἐλοῖ σαβαώθ, 26, 19: ἀδωναῖ ἐλωῖ σαγαβαώθ. 32, 4 wird der Name ἀδωναϊ auch genannt, davor die Wörter (oder Engelnamen?) Gotuni gotani goborranni: es handelt sich um ein Mittel, ein Geheimnis nicht zu offenbaren, wahrscheinlich soll man diese Namen aufgeschrieben bei sich tragen, doch geht das

<sup>1)</sup> Anz a. a. O. 20, 24; Reitzenstein a. a. O. 53 ff.

<sup>2)</sup> Revue des études grecques V (1892) 84.

aus dem Texte nicht klar hervor. 21, 3: τὸ ὄνομα χυρίου σαβαώθ. 24. 10 f.: είς τὸ όνομα τοῦ χυρίου σαβαίωθ δ ὁ θεὸς ἔδειξεν έν ποταμῷ τοῦ χοβάλ, s. Hesekiel 1, 3; 3, 23; 10, 15, 20; 43, 1, 3. - 20, 10 scheinen die drei sonst Gott gegebenen Namen 1) die Überlieferung ist hier unsicher — aber Engel zu bezeichnen. wobei man sich daran erinnert, daß drei der sieben ophitischen Planetengeister Σαβαώθ, Αδωναῖος, Έλωαῖος heißen (A. Dieterich, Abraxas 45), Abrax. 182, 11 heißt άδωναι einer der πρώτοι φανέντες άγγελοι. Übrigens verdient gewiß Erwähnung, daß nur die Namen Adonai, Eloi, Sabaoth in unseren Texten genannt werden, der vierte sonst mit ihnen zusammen genannte, Iao,2) aber fehlt; wir begegnen ihm z. B. im Pap. mag. mus. Lugd. Bat. J 384 VI 31f., bei Alex. Trall. XI: Adiuro te per sancta nomina, Jaoth, Saebaoth, Adonai, Eloi. In den LXX findet sich der Name nicht, dies wohl der Grund, daß er in unseren Texten fehlt; wo er bei den Gnostikern erwähnt wird, stammt er, nach Anz,3) aus der Magie.

An einer Stelle (9, 7 ff.) wird auch dem λόγος Φεοῦ 4) große Macht zugeschrieben: τῷ λόγῳ αὐτοῦ (Joh. 1, 1 ff.) τῷ ἐξουσίαν ἔχοντι πάσης ἀρχῆς καὶ ἐξουσίας καὶ δυνάμεως καὶ κυριότητος καὶ παντὸς ὀνόματος ὀνομαζομένου (Ephes. 1, 21) ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ καταχθονίων καὶ ταρταρίων καὶ πάντων τῶν ἐν αὐτοῖς ὄντων, s. Philipp. 2, 10; Αρος. 5, 3. 13.

Daß Gott endlich verpflichtet ist dem Betenden zu helfen, wird dadurch betont, daß der Betende sich Geschöpf Gottes nennt, auch das häufige δοῦλος τοῦ θεοῦ gehört hierher. Daher stammen Ausdrücke wie φυγαδευθείησαν . . . . ἀπὸ τοῦ πλάσματος τῶν χειρῶν σου (8, 23 ff) und ähnliche 8, 31; 9, 2. 7; 10, 3; 21, 6, s. 1. Mose 1, 27; 9, 6. So spricht bei Vassilie v (a. a. 0. 8, 10 v. u.) Christus: οὐ μὴ ἀπολέσω αὐτὸν διότι πλάσμα

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über das Vorkommen solcher Namen in mittelalterlichen Zauberbüchern s. A. Dieterich, Jahrb. f. klass. Philol. Suppl. XVI (1888) 767 Anm. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) s. A. Dieterich, Abraxas S. 22; M. Siebourg, Bonner Jahrbücher CIII 146; Wünsch, Antikes Zaubergerät aus Pergamon, Archäol. Jahrb. Erg. Heft VI 35f.

<sup>3</sup>) A. a. O. 7.

<sup>4)</sup> An die Logoslehre der hellenisierten ägyptischen Theologie sei wenigstens erinnert, Reitzenstein a. a. O. 36 ff.

μοῦ ἐστις, s. ebd. 9, 15 v. u. Im Pariser Papyrus (A. Dieterich, Abraxas 25) spricht der Betende: ὅτι ἐγιὁ εἰμι ἄνθρωπος θεοῦ τοῦ ἐν οὐρανῷ ὁ πλάσμα κάλλιστον γενόμενος ἐκ πνεύματος καὶ δρόσον καὶ γῆς. S. auch Apocal. Esdrae (Tischendorf 25, 2): ἐλέισον τὰ ἔργα τῶν χειρῶν σον, s. ebd. 26, 16.

Christus wird als Fürbitter bei Gott angerufen 15, 10 f.: διὰ τοῦ ἀγαπητοῦ σου νἱοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ θεοῦ (19,3), s. Matth. 3, 17; 17, 5; Marc. 1, 11; 1. Joh. 5, 20.

8. 4 f.: διὰ τῆς χάριτος τοῦ χριστοῦ σου, s. 2. Thess. 1, 12.

Viel häufiger aber wird er unmittelbar um Beistand angefleht, wieder meist mit Worten der Bibel; 37, 7f. gibt Christus selbst dem Prodromus den Rat, die Krankheiten bei "unserm Herrn Jesus Christus" zu beschwören.

Wenn es 13, 25 f. heißt: διὰ τὰ αὐτοῦ ἄγια ὄνοματα ἃ η θέλησεν ὁ θεὸς ἐν αὐτῷ ὀνομάσαι, so ist das wohl aus Jes. 9, 6 oder aus Matth. 1, 21 und 23 zu erklären.

27, 12: per alpha et o, s. Apocal. 1, 8.

14, 2: ἄστρον ἔκλαμπρον πρωϊνόν offenbar aus Apocal.
2. 28 und 22, 16 entstanden. Von hier aus ist wohl auch 36, 16 zu verstehen: χαῖρε τὸ ἄστρον τὸ, ἀνατέλλον, s. 4. Mose 24, 17; Hebr. 7, 14. Ebenfalls aus der Apocalypse (5, 5) ist hergenommen 14, 1 f.: ἐνίκησεν ὁ λέων τῆς φυλῆς Ἰούδα (1. Mose 49, 9: Hos. 5, 14), ὁ ἐκβλαστήσας Δαβίδ (Apocal. 22, 16), ἡ ῥάβδος Ἰεσσαί. Mit diesen letzten Worten vergleiche man Jes. 11, 1 und 10, Matth. 1, 6 und Röm. 15, 12. Leo de tribu Juda begegnet uns auch in einem Briefe, die Geburt zu erleichtern. der in einer Breslauer Handschrift steht.¹) Natürlich hat sich auch der Physiologus diese Bezeichnung nicht entgehen lassen.²)

19, 10: ἀμνὸς ὁ αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ χόσμου, s. Joh. 1, 29. Oft wird bei der Beschwörung eines Übels an den ganzen Leidens- und Siegesweg Christi oder an Stationen daraus erinnert. 13, 9: διὰ τὴν ἔλευσιν τοῦ χυρίου, 13, 24 ff.: διὰ τὴν ἁγίαν αὐτοῦ ἔλευσιν καὶ διὰ τὴν αὐτοῦ γέννησιν τὴν ἁγίαν . . . . διὰ τὸν αὐτοῦ ἄγιον πάθος . . . διὰ τὴν ἁγίαν αὐτοῦ ἀνάστασιν

<sup>1)</sup> Mitteilungen der schles. Ges. f. Volkskunde XIII 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. Karnejev, Der Physiologus der Moskauer Synodalbibliothek, Byz. Zeitschr. III (1894) 32, 33.

καὶ διὰ τὴν αὐτοῦ θαυμαστὴν ἀνάληψιν. 14, 2 ff.:  $\delta$  Χριστὸς ἐγεννήθη ἔπαθεν usw.<sup>1</sup>); 24, 22 ff.<sup>2</sup>); 32, 5 f.

9, 29 ff.: κατὰ τοῦ θεοῦ τοῦ βαπτισθέντος ἐν Ἰορδάνη καὶ τύπον ἡμῖν ἀφθαρσίας (Röm. 2, 7) τὴν ἐν τῷ ὕδατι παρεχομένου κατάδυσιν, ὃν ἄγγελοι καὶ πᾶσαι αἱ δυνάμεις τῶν οὐρανῶν κατεπλάγησαν τὸν σαρκωθέντα θεὸν βλέπουσαι, s. Matth. 3, 13 ff.; Marc. 1, 9 ff.; Luc. 3, 21 ff. Das überlieferte ἡ ν ἄγγελοι könnte man ja damit erklären, daß bei Christi Taufe sich der Himmel öffnete, aber von einem Niederschauen der Engel auf dieses Ereignis wird dabei nichts erwähnt; ich habe ὃν für ἡν gesetzt, möchte das aber nicht so sehr mit Joh. 1, 52 rechtfertigen, sondern beziehe die Stelle vielmehr auf die Ereignisse der heiligen Nacht. Nachträglich finde ich meine Vermutung durch den Text bei Goar a. a. O. 579 Z. 11 v. u. bestätigt.

13. 6 ff.: στηθι έν τοῦ τόπου σου καθωσπερεί ἐστήθη δ Ιορδάνης ποταμός, δταν δ κύριος ήμων Ίησους Χριστός εὐλόγησεν αὐτὸν καὶ ἐν αὐτῷ ἐστήθη. Dayon, daß der Jordan bei Christi Taufe - denn daran ist doch hier zu denken - stille gestanden habe, weiß die Bibel nichts. In einigen Formeln heißt es, Christus habe bei der Taufe im Jordan stille gestanden, z. B. im Wunderhorn (I 65 Hempel): "Du wollest also stille stehn | Wie Christus wollt im Jordan stehn", und in einem Gebete für Schwund "): "Du sollst stille stehn undnicht wieder gehn, | So wie Jesus Christus stille gestanden." Schließlich könnte man ja dergleichen aus dem biblischen Berichte herauslesen. Durch Verkehrung nun dieses Wortlautes, vielleicht auch dadurch, daß man Jos. 3, 13. 16 und 2. Kön. 2, 8 ff. auf Christi Taufe übertrug, um das Wunderbare dieses Ereignisses recht anschaulich zu machen, ist der neue Zug entstanden; er begegnet uns, oft merkwürdig entstellt, in Gebetsformeln unzählige Male. Man lese darüber Ebermanns4) Ausführungen nach, der S. 34 richtig bemerkt, daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine gleiche Formel s. in den Mitteilungen der schles. Ges. f. Volksk. VI 32 und bei Abbott a. a. O. 360, 57.

<sup>2)</sup> Über diese Formel s. Ebermann (unten Anm. 4) 75.

<sup>3)</sup> Mitteilungen d. schles. Ges. f. Volksk. XIV 90.

<sup>4)</sup> Zu den von Ebermann, Blut- und Wundsegen in ihrer Entwickelung dargestellt (Palaestra, Untersuchungen und Texte aus der deutschen

man ursprünglich den Jordanssegen nur gegen fließendes Blut anwandte, dann überhaupt, wo es galt, etwas zum Stillstande zu bringen. Unserem Texte ist das Bewußtsein, daß diese Beschwörung eigentlich nur zu etwas Flüssigem, Feuchtem paßt, geblieben, das geht aus 13, 5 und aus 13, 12 σκώληξ δγρόν hervor.

35, 27: δ τοὺς ήλους ὑπομείνας, s. Joh. 20, 25.

35, 28: δώσας χάριν τῷ πιστῷ σου ληστῆ, s. Luc. 23, 43.

16, 11 f.: κατὰ τοῦ βαίνοντος εἰς τὸν ἄδην καὶ συντρίψαντος τοὺς μοχλοὺς τῶν πυλῶν, s. Matth. 16, 18; Revelatio Deiparae (Vassilieva. a. 0. 132, 3 f.): αἱ χεῖρές μου αἰματώθησαν ἐκ τοὺς ἥλους, καὶ εἰς τὸν ἄδην ἐκατέβησα, s. Legenden d. heil. Pelagia (Usener 24, 30 f.): οἶτός ἐστιν ὁ πύλας χαλκᾶς συντρίψας καὶ μοχλοὺς σιδηροῦς συνθλάσας.

Wie hier so wird der Hades auch bei den heutigen Griechen noch gedacht: "eine dunkle eisige Behausung unter der Erde, zu der eine Treppe tief hinabführt. Eine feste Tür verschließt sie" 1).

- 33, 27 f.: τῆς μὲν ὕλης τὴν ἀρὰν τὴν καθ' ἡμῶν ἐξήλειψας, λόὰμ τὸ χειρόγραφον διαρήξας (Coloss. 2, 14) τὸν κόσμον ἡλευθέρωσας.
- 9, 15 f.: τοῦ μέλλοντος έλθεῖν κοῖναι ζῶντας καὶ νεκοοὺς καὶ βαλεῖν ὑμᾶς εἰς τὸ ἄσβεστον πῦρ, s. 1. Petr. 4, 5; Marc. 9, 43.

Gern wird an Christi Wunder, besonders an seine Heilungen erinnert, weil diese Parallelen die Wirkung des Spruches wahrscheinlicher machen.

8, 13: ⟨δ τὴν πυ⟩ φέσσουσαν ἰασάμενος, s. Matth. 8, 14 f.; Marc. 1, 29 ff.; Luc. 4, 38 f.

und englischen Philologie, hgb. von A. Brandl und E. Schmidt, XXIV) S. 24 ff. mitgeteilten Formeln möchte ich hier noch einige besonders interessante hinzufügen. Alemannia II 133: "Du alte schlang, du solt stillstahn als der Jordan in Bethlehem da Johannes der Täuffer wahre und Christum Jesum das Lemblein Gottes tauffte"; Mogk (Germanist. Abhandl. XII 118): "Also fest solt ihr stehen als Christus am heiligen Kreutz gestanden ist und also wahr, als das Wasser im Jordan gestanden ist"; Klapper (Mitt. d. schles. Ges. f. Volksk. XIII 28): "Der heilige crist stiess syne ruten in den Jordan Daz der Jordan weder stunt"; offenbar übertragen aus 2. Mose 14, 16.

1) Ulrichs, Reisen und Forschungen in Griechenland, I 134.

8, 32 ff.: τὸν καταδυναστευόμενον (Acta 10, 38) . . . . ἐπιτίμησον . . . δν τοόπον ἐπετίμησας 1) τῷ λεγεῶνι τῶν πνευμάτων /καὶ τῷ κωφῷ καὶ ἀλάλφ πνεύματι, s. Marc. 5, 9 und 9, 25.

13, 16 f.: καθώστες έν κλίνη εγίανε τον παςάλυτον, s. Matth. 9, 2; Luc. 5, 18 ff.

13, 10 ff.: ἐπέβη εἰς τὴν θάλασσαν περιπατῶν καὶ τὸν Πέτρον ἐν τῆ θαλάσση κινδυνεύοντα ὀλισθῆναι ὁ κύριος ἔσωσεν καὶ κέλεσεν περιπατῆσαι ἐπάνω τῶν ὑδάτων, s. Matth. 14, 25 ff.

15, 11 ft.<sup>2</sup>): τοῦ εἰπόντος . . . χαλάσατε τὰ δίπτυα εἰς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ πλοίου καὶ εὐρήσητε έκεῖ πλῆθος ἰχθύων, aus Joh. 21, 6 und Luc. 5, 4 kontaminiert.

15, 14 f.: εὐλογήσαντος τοὺς πέντε ἄφτους καὶ τοὺς δύο ἰχθύας καὶ πλήθη λαῶν κοφέσαντος, s. Matth. 14, 19; Marc. 6, 41; Luc. 9, 16.

Die Worte comu siccassi lu Jesu al' ortu dillu Juden (24, 27 f.) sind wohl aus Matth. 21, 19 und Marc. 11, 13 ff. zu verstehen; ebenso 20, 1 f.

Manchmal wird aber auch von Christus ausgesagt, was eigentlich Gott Vater getan hat, so 36, 17 ff.: Κύριε ήμῶν Ἰησοῦ Χριστὲ ὁ δέσας τὸν λέοντα ³) (Daniel 6, 22) καὶ χαλινώσας τὸν δράκοντα, ὁ κατακαλύψας ἄρματα Φαραὰ ὑπὸ θαλάσσης, s. 2. Mose 14, 28.

Erwähnt sei auch, daß sich im cod. Barber. III 3 in zwei Gebeten der Glaube findet, daß Christi Wunden nicht brannten und sich nicht entzündeten (Vassilie v  $334 \gamma'$ ) und daß sein Leichnam im Grabe nicht verweste. Zu ersterer Vorstellung s. Alemannia II 137: "Für den Freischnidt. Christus der herr und seine heilige 5 wundten, sie seindt nicht gebundten; also stehet dise wundten: sie girt nit, sie schwirdt nit, sie stehet still". Weiteres bei Ebermann a. a. O. 52 f.

<sup>1)</sup> ἐπιτιμα̃r, dämonische Mächte bannen, Usener, Legenden der heil. Pelagia 45 zu S. 11, 24.

<sup>2)</sup> Es handelt sich um ein Gebet um guten Fischfang. Iriarte teilt aus cod. Matrit. gr. CV fol. 77 ein solches mit (a. a. O. 423), es weicht von unserem Texte sehr ab. In Goars Euchologion stehen zwei auf S. 558; auf S. 557 Oratio ad benedicenda retia. S. noch Geopon. VII 20, 2: Ἰχθῦς εἰς ενα τότον συναγαγεῖν, ebd. 4.

<sup>3)</sup> Cod. Parisin, 2316 (Reitzenstein a. a. O. 296): τὸν χαλινώσαντα τοὺς λέοντας ἐν τῷ λάκκῳ τοῦ Δανιζλ καὶ φυλάξαντα τοῦτον ἀλώβητον.

Natürlich spielt auch das heilige Kreuz in den Beschwörungen eine Rolle, z. B. 13, 19 f.: ὑπὸ τῆς ἐνεργείας (Ephes. 1, 19; 3, 7) τοῦ τιμίου σταυροῦ, 17, 2: ζφοποιοῦ σταυροῦ. Bei σταυρός sind diese beiden Attribute in den Liturgien und der apekryphen Litteratur sehr häufig, s. Vassiliev a. a. O. 35, 5; 53, 1; 136 b 19; 317 Z. 1 v. u.

Als das heilige Kreuz dürfte wohl auch die 22, 27 erwähnte σφραγίζ τοῦ Χριστοῦ aufzufassen sein, Du Cange erklärt σφραγίζειν mit signare, crucis signo munire; bei Usener, Legenden d. heil. Pelagia 11, 24 und 12, 6 heißt κατασφραγίζεσθαι sich bekreuzen. Leicht verständlich ist, wie σφραγίς auch zur Bedeutung von baptismus kommen kann; 22, 5: εἰς τὸ βάπτισμα τῶν Χριστιανῶν. Das darauf (6) folgende φυλαπήριον τοῦ Χριστοῦ ist wohl ein Amulett mit Christi Namen oder mit dem Kreuze. Näheres über Amulette bei Du Cange Glossar. med. et infim. latinit. s. v. Phylakterion, und Vassiliev a. a. O. LXIX ff.

Der heilige Geist wird meist nur in der allerdings sehr häufigen Formel εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς κτλ. (Matth. 28, 19) angerufen: 11, 15. 24 f.; 14, 5 f.; 17, 20 f.; 24, 18 f.; 28, 22 f.: 33, 26. S. 8, 24 wird ihm der Beiname ζφοποιόν gegeben, s. Joh. 6, 63; in einem lesbischen Karnevalsliede bei Georgeakis-Pineau¹) heißt er le vivifiant. 12, 11 werden die zitierten drei göttlichen Personen zusammengefaßt als ἡ ἁγία τριὰς ἡ ὁμοούσιος. 36, 14 f. wird vor den drei einzelnen Personen ἡ ὁμοούσιος καὶ ἀσύγχιτος καὶ ἀδιαίρετος τριάς angerufen.

8, 27 f.: άξιούμενος των άχοάντων καὶ άθανάτων μυστηρίων 2) τοῦ μονογενοῦς σου νίοῦ.

Die Erklärung von Mysterion 3) ist vielleicht aus Coloss. 2, 2 und 4, 3 zu nehmen, vielleicht auch aus Apocal. 10, 7: καὶ τελεσθῆ τὸ μυστήριον τοῦ θεοῦ, ὡς εὐηγγέλισε τοῖς ἑαυτοῦ

<sup>1)</sup> Le Folklore de Lesbos (Les littératures populaires de toutes les nations) Tome XXXI, Paris 1894, 267.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ein in den Liturgien sehr häufiger Ausdruck, s. Probst a. a. O. 301, 305, 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. Dieterich (Jahrb. f. kl. Phil. Suppl. XVI (1888) 766) erinnert an das häufige Vorkommen von μυστήφιον in der Pistis Sophia und verweist auf Matth. 13, 11. S. ferner Ephes. 1, 9; 5, 32; Col. 1, 26; Röm. 16, 25; u. a.

δούλοις τοῖς προφήταις, und das Geheimnis der Auferstehung darin zu sehen. Man kann aber auch an Vassiliev a. a. O. 12, 1 ff. erinnern, wonach das Mysterium in der Geburt Christi durch Maria besteht. Die Jungfrau Maria 1) wird auch in unsern Gebeten mehrfach angerufen und genannt, fast immer unter Betonung ihrer Heiligkeit und Reinheit 2), mit den in der apokryphen Litteratur und den Gebeten üblichen Beinamen ὑπεραγία, ἀειπαρθένος, s. z. B. Vassiliev a. a. O. XIV 4; 125, 9.

12, 31 ff.: δ χύριος ἡμῶν ἐγεννήθη . . . . . οὐδεὶς πόνος, hier wird die Jungfräulichkeit der Gottesmutter ganz besonders betont, auch gesagt, daß sie keine Geburtswehen hatte, also von dem 1. Mose 3, 16 ausgesprochenen Fluche ausgenommen war. Diese Züge begegnen uns in der apokryphen Litteratur öfter, in der ἀπόδειξις πῶς ἐγένειο ὁ Χρισιὸς ἱερεύς z. B. sagt Maria selbst (Vassiliev a. a. O. 68 b Z. 12 ff.): καὶ ἐγέννησα τὸν Ἰησοῦν μείνασα παρθένος μέχρι τῆς σήμερον καὶ μετὰ τὸ τεκεῖν με. In einem von Allatius (a. a. O. 129) mitgeteilten Gebete an die Jungfrau Maria heißt es (Z. 14): Παρθένος καὶ ἔτεκες καὶ παρθένος ἔμεινας, μηδὲν τῆς παρθενίας μολυνθείσης <sup>3</sup>). In einem Gebete bei Goar (a. a. O. 360 Z. 1):

<sup>1)</sup> Über die Bedeutung der Maria in der orientalischen Kirche s. Vassiliev (a. a. O. XXXIIff.), der aus Alfred Maurys Buche Essai sur les légendes pieuses du moyen âge p. 34 zitiert: Marie est devenue, à partir du IX-e siècle, une véritable quatrième personne de la Trinité, une divinité-femme, comme Jésus-Christ était une divinité-homme.

<sup>2)</sup> Vgl. die Liturgie des heil. Jakobus, Probst a. a. O. 311.

<sup>3)</sup> Das ist, wie so vieles, in die Meinung auch unseres Volkes übergegangen. So finden wir in einem deutschen Segen (Ebermann a. a. O. 48): "Durch Maria die magt rain, die Jhesum unsern herren on we genas"; Mitteilungen d. schles. Ges. f. Volksk. VI 35: "Wie Maria ihre Jungfrauschaft behalten hat, vor und nach ihrer Geburt"; P. Drechsler, Schles. volkst. Überl. II 2, Leipzig 1906, 142: "Wie Maria ihre Jungfrauschaft vor und nach ihrem Manne (behalten hat)"; ebd. 143; vgl. damit die verschiedenen Fassungen desselben Segens aus der Bernbeck schen Sammlung, Hessische Blätter für Volkskunde I 15 ff.; ferner ebd. II 19. In Erk-Böhmes Deutschem Liederhorte (III 630, 3): "Nein du solt Jungfrau bleiben, wann du gebärst, vor und nach". Im Legorenliede aus der Schweiz (Ebd. 102 v. 2) wird gesungen: "Er uns geboren ward | Ohn allen Schmerz und Pein"; in einem Liede aus dem Taunus (Ebd. 103, 5): "Was trug Maria unter

Παρθένος Ετέχες απειρόγαμε και παρθένος Εμεινας μήτης ανύμφευτε.

Maria wird feiner angerufen 16, 29 ff. und 18, 29 f.: πρεσβείαις τῆς... Μαρίας (Du Cange s. v. πρεσβεία: Intercessio maxime Sanctorum erga Deum), 19, 19; 27, 10; 35, 16 f. Die Beiwörter, die ihr an diesen Stellen gegeben werden, stimmen ganz mit denen der kirchlichen Gebete überein, s. Goar a. a. O. 30 Z. 10 v. u.; 32 Z. 7 f. Wenn sie besonders gern ἐπερευλογημένη genannt wird, so sei an Luc. 1, 28 und an den weitverbreiteten Hymnus erinnert: Ὑπερευλογημένη ὑπάρχεις Θεοιόχε παρθένε usw., s. Goar a. a. O. 47, 37.

Wie die heilige Dreifaltigkeit und die Mutter Christi, so haben natürlich auch die gottgeschaffenen Diener des himmlischen Reiches, die Engel, Macht und Kraft, das Böse zu bannen und zum Heile zu helfen. Ihr Beistand wird angerufen 9, 25: πασών στρατιών άγγέλων, 1) 10, 1: άγγελοι καὶ πᾶσαι αί δυνάμεις των οὐρανων (Matth. 24, 29); 12, 2 ff.: κατὰ τοὺς ἀριθμήτους άγγέλους . . . . κατ' έκείνας τὰς άγίας δυνάμεις, 17, 2: των τιμίων επουρανίων δυνάμεων, 17, 3: των τιμίων ασωμάτων. die gleiche Bezeichnung in der Revelatio Deiparae (Vassiliev 131 Z. 8 v. u.) und Mors Abrahami (ebd. 294, 14. 15; 295 Z. 7 v. u.); 20, 12: πάντες οἱ άγιοι άγγελοι, 13, 13 f.: διὰ τὰς ἐννέα τάξεις τῶν ἀγίων ἀγγέλων. Näheres über die apokryphen zehn Engelheere, eins fiel dann von Gott ab, s. in der Vita S. Zosimae (Vassiliev S. 182, 19). Abbott teilt in dem genannten Buche unter Mystic Poems ein of déna dol 940l benanntes Lied mit, dessen eine Zeile (S. 330) lautet: Έννεὰ ἀγγέλων τάγματα. 2)

11, 28 ff.: κατὰ τὰς άγίας δυνάμεις πολυόμματα χερουβὶμ ἔξαπτέρυγα σερασὶμ τὰ περιϊπτάμενα κύκλφ τῆς δόξης τοῦ θεοῦ

ihrem Herz? | Sie trug ein Kindlein ohne Schmerz"; vgl. das Eichsfelder Lied S. 109, und endlich S. 869: "Da steht eine edle Jungfrau fein, | die Gott gebar ohn Schwäre".

<sup>1)</sup> Im Transitus Mariae (Tischendorf a. a. 0. 129, 17) spricht Christus zur Maria: Expectat te caelestis militia. Vgl. Luc. 2, 13; Acta 7, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Damit vergleiche man die in Erk-Böhmes Deutschem Liederhorte (III 825 ff.) stehenden Fassungen der "zwölf heiligen Zahlen", die aus Böhmen, der Rheinprovinz, Westfalen, französisch Flandern stammen: S. 826 heißt es: "Lieber Freund, Sag mir, was sind Neun? | Neun sind Chör der Engel".

καὶ κράζοντα· άγιος, άγιος, άγιος κύριος σαββαώθ, 12, 3 f.; 22, 25, s. Jes. 6, 2 ff.; Apocal. 4, 8; Luc. 1, 19; s. a. Vassiliev a. a. 0. 325, 13: τὰ πολυόμματα χερουβίμ καὶ τὰ εξαπτέρυγα σεραφίμ aus cod. Vindob. philos. 178 (Lamb. 133); bekanntlich stellt auch die bildende Kunst die Seraphim mit sechs Flügeln dar, z. B. in der Hagia Sophia in Konstantinopel.

Noch stärkeren Beistand erhofft man von den Erzengeln. deren auch an der verdorbenen Stelle 20, 9 f. gedacht wird; 1) als unzählig gilt ihre Menge 12, 2f. Sieben Erzengeln, deren Namen aber nicht genannt werden, begegnen wir neben sieben Engeln 11, 17: ἐπάταξαν πᾶν φαῦλον, s. Acta 12, 23, — 18, 21 ff. werden unter Verwendung von Jes. 6, 3 und Luc. 1, 19 of άγγελοι καὶ λειτουργοί τοῦ θεοῦ genannt: μιχαήλ, γαβριήλ, οὐριήλ καὶ φαφαήλ, Namen, die außer οὐριήλ Origenes (c. Cels. VI 31) als Namen von 9vowooi anführt.2) Der geehrteste der Erzengel ist Michael<sup>3</sup>): 28, 3. Er wird 23, 2. 15; 24, 14 als άρχιστρατηγός 4) bezeichnet, s. Jos. 5, 14; Apocal. 12, 7. Schon von der Leidener Hs. J 395 XXI 16 wird er μέγας ἀργιστρατηγός genannt. Bei Vassiliev heißt er in der Diaboli contradictio Jesu Christo (S. 8): των άνω στρατηγός. In den Quaestiones s. Bartholomaei (ebd. 17, 10 ff.) sagt Beliar: ἔπλασεν έμε πρώτον, δείτερον Μιχαλλ 5) τον άρχιστράτηγον των άνω δυνάμεων, τρίτον Γαβριήλ, τέταρτον Οδριήλ, πέζμ πτον Ψαφαήλ, Έχτον Ναθαναήλ, καὶ ἐτέρους ἀγγέλους. Aber diese Bezeichnung blieb ihm nicht allein, in einem Gebete des cod. Borbon. sive

<sup>1) 20, 9:</sup> τον ἐπὶ τῶν ὶαμάτων τὰ ἀτῶν σαβαώβ. Man möchte für τὰ ἀτῶν zunächst am liebsten τῶν νόσων schreiben. Die Erzengel wurden ja schlechthin zum Schutze gegen Krankheiten angerufen, s. z. B. cod. Parisin. 2316 (Reitzenstein a. a. O. 296): εἰς τὸν Οὐριῆλ τὸν ἐπὶ τῆς ὑγίας, εἰς τὸν Ῥαραῆλ τὸν ἐπὶ τῆς ὑγίας, εἰς τὸν Ῥαραῆλ τὸν ἐπὶ τῆς ὑγίας, θας καὶ πὰνων καὶ νόσων. Wie aber Raphael z. B. besonders bei Augenkrankheiten angerufen wurde, so wird es auch gegen Ohrenleiden einen besonderen Helfer unter den Erzengeln gegeben haben, darum ist oben τῶν ἀτων wohl das richtige.

2) Anz a. a. O. 14.

<sup>3)</sup> Über ihn s. W. Lueken, Michael, Göttingen 1898.

<sup>4)</sup> Weiteres bei A. Dieterich, Abraxas 122 ff. und C. W (eyman), Byz. Zeitschr. II (1893) 642.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In einem Cöllner Gesangbuche vom Jahre 1623 steht ein Lied auf St. Michael, darin heißt es: "Du bist der himmlisch Capitain, | Dein Kriegsheer alle Engel sein" (Erk-Böhme III 776).

Neapol. H C 33 (Vassiliev LXIII) werden ἀρχιστράτηγοι θεοῦ τῶν ἄνω δυτάμεων genannt Φαρμαχαήλ, Ήσυχαήλ καὶ Ἰωήλ,¹) οἱ κρατοῦντες τὸν ὕπνον. In der Αροcalypsis Esdrue (Tischendorf 24, 8) wird Raphael ὁ ἀρχιστράτηγος geheißen.

Wenn 13, 17f. dem Gabriel die Rettung des Daniel in der Löwengrube zugeschrieben wird, so ist das aus Daniel 6, 22ff. nicht zu belegen. Aber Daniel spricht in der Auslegung seines Traumes (8, 16 und 9, 21) von Gabriel.

Mit Namen werden noch folgende Engel genannt (22, 16): ἀσά, ἀφά, νινευέον. Wenn da hinzugefügt wird: καὶ ἡ γῆ ἐνρόμαξεν, so fühlt man sich dabei an den Stil der Zauberpapyri erinnert. Der erste Name ist vielleicht gleich των (κιν) d. h. stark, nach M. Schwabs Angélologie (Mémoires de l'Académie des inscriptions et belles lettres X 321): un des anges qui, déchu du Ciel, se mêla aux mortels avant le déluge (Livre d'Henoch). Der zweite Name klingt an 'Aφ an, divinité infernale, Papyrus de Londres CXXI 567 (Schwabs. 392). Der dritte ist wohl gleich Ninive, s. Schwabs. v. κινικών: Ninoua fille d'Ia, déesse éponyme de la ville de Ninive.

21, 21 ff. werden die ersten Engel jedes der sieben Himmel angerufen. Bei dem ersten Namen Meër könnte man vielleicht an σισια denken, Mahar Jah, nach Schwab (a. a. O. 279) vitesse de Dieu, oder auch an σισια, Mahari El. Nach Schwab (ebd.) bedeutet das se hâtant vers Dieu, ange préposé à la guérison. Der dritte Name Bitheem klingt an σισια an, Betham, nach Schwab a. a. O. 202: par l'intègre, autre dénomination de la Divinité. Der vierte Himmel und sein erster Engel ist in unserem Texte ausgefallen, vielleicht hat er Gabriel geheißen, da die folgenden Namen Uriel, Raphael und Michael sind. Hier sei an Tobiae 12, 15 erinnert: "Und ich bin Raphael, einer von den sieben Engeln, die wir vor dem Herrn stehen"; Apocal. 8, 2: καὶ εἶδον τοὺς ἐπτὰ ἀγγέλους, οῦ ἐνόπιον

<sup>1)</sup> In der Προσενχή τοῦ ἀγίου Γρηγορίου im cod. Paris. 2316 (Reitzenstein a. a. O. 297) heißt Joël ὁ ἐπὶ τοῦ ὕπνου, ebenso in einem anderen Amulette derselben Handschrift. Nach I riarte (a. a. O. 422) stehen im cod. gr. Matrit. CV eine Προσενχή τοῦ ἀγίου Γρηγορίου τοῦ θαυματουργοῦ τὸς ἐνοχλουμένους ὑπὸ πνευμάτων ἀκαθάρτων und τοῦ αὐτοῦ εἰς τοὺς αὐτοῦ ἐνοχλουμένους ὑπο δαιμόνων πουηρῶν.

τοῦ Θεοῦ ἐστήκασι. In einer Inschrift bei Andollent (a. a. O. 242, 16 f.) lesen wir: ὑρκίζω σε τὸν θεὸν τὸν τοῦ δευτέρου στερεώματος ἐν ἑαυτῷ τὴν δύναμιν ἔχοντα Μαρμαραωθ.)

18, 4 ff. werden genannt Tuthel,²) der Engel der Rinder und Schafe, Mellidon, der Engel der Quellen und Brunnen, der den Wasser Trinkenden schützen soll; Speanthel, der Engel des Blitzes, der, angerufen,³) vorm Blitze schützt; der Engel der Feuersbrunst, es ist der Erzengel Phanuel, ein Name, der sich Luc. 2, 36 findet; Saphael,⁴) der Engel des Tages und der Nacht, Pharmatael, der Engel des Schlafes. Man vergleiche mit diesem Texte das von Reitzenstein a. a. O. 18, 8 und 297 aus dem cod. Paris. 2316 Mitgeteilte: da werden auch angerufen Engel ἐπὶ τῶν βοῶν καὶ τῶν προβάτων καὶ τῶν αἰγιδίων, τοῦ ποταμοῦ καὶ τῶν φρεάτων, τῆς βροντῆς καὶ τῆς χαλάς ῆς, τῆς κλίνης, τῆς εἰρήνης καὶ ἡμέρας καὶ νυκτός usw., und ganz ähnlich fol. 436 r derselben Hs.

Im Talmud erscheint Michael, der erstgeschaffene aller Engel, öfters als Engel des Schnees, Gabriel als Engel des Feuers.<sup>5</sup>) 20, 10 f. unseres Textes sind ihre Rollen vertauscht: μιχαὶ,λ τὸν ἐπὶ τοῦ φωτός, γαβοιὴλ τὸν ἐπὶ τῶν zουστάλλων. Beispiele dafür, daß die Naturelemente und Lebensäußerungen einem der Eugel Gottes zugeschrieben werden, haben wir

<sup>1)</sup> Einer der von Origenes (c. Cels. VI 31) genannten θυρωφοί heißt Θυρθαραώθ.

<sup>2)</sup> Man könnte daran denken, diesen Namen mit britz zusammenzubringen, nach Schwab (a. a. O. 376): Tuthi El, ange du don. Cet ange influe sur la mer et sur tout son contenu. Vielleicht ist der Name aber auch in Anlehnung an tutela gebildet. Über die Verehrung einer Göttin Tutela s. L. Friedländer Petronii Cena Trimalchionis, Leipzig 1891, 266.

<sup>3)</sup> Der Wortlaut erinnert an die Worte des Sehers der Siebenhimmel-Vision im Testamentum Levi; der Seher bittet den Engel, der ihn geführt hat: κύριε, εἰπέ μοι τὸ ὄνομά σον, ϊνα ἐπικαλέσωμαί σε ἐν ἡμέρα θλίψεως. S. Lueken a. a. O. 63 f.

<sup>4)</sup> Vielleicht darf man diesen Namen mit has zusammenbringen, Saf El, nach Schwab (a. a. O. 316) Dieu nourrit bedeutend, nom de l'ange qui veille au mois de Schebat. Bei anderen der oben genannten Engelnamen möchte man in der ersten Hälfte einen griechischen Stamm vermuten, während der letzte Teil natürlich ha ist, Bildungen, die ja durchaus nicht unerhört sind, s. Schwab a. a. O. 348, 353.

<sup>5)</sup> Reitzenstein a. a. O. 280, 4 nach Lucken a. a. O. 55.

genug.1) Es sei auf die Apokalypse verwiesen: 7, 2; 8, 6 ff.: 15. 1: 16, 14: 14. 18: ἄγγελος . . . ἔγων ἐξουσίαν ἐπὶ τοῦ πυρός. Im Pap. Berol. I 1 S. 120 Parthey wird von einem daiuwr gesagt: πίξει δὲ ποταμούς καὶ θαλάσσας, bei Andollent (a. a. O. 242, 32f.) beschwört einer tor Deor tor tor varov δεσπόζοντα Σθομβλογν. Im großen Pariser Zauberbuche (A. Dieterich, Abraxas 105) werden sieben stierköpfige Götter erwähnt, die die Gottlosen durch Blitz. Donner und Erdbeben strafen. In den Quaestiones s. Burtholomaei (Vassiliev 17, 23 ff.) werden die Engel der vier Winde genannt und beschrieben, hier treffen wir (18, 1f.) einen Engel des Meeres, δ θρασύνων αὐτὴν διὰ τῶν χυμάτων, ebd. Z. 6 ff. v. u. einen Engel des Hagels - er hat den Hagel auf dem Kopfe -Μερμεώθ,2) einen Engel des Donners und des Blitzes. Vassiliev verweist (praef. XI) für solche Vorstellungen auf das Buch Henoch, die Parca Genesis und des Epiphanius De mensura et ponderibus. Daß hier besonders ägyptische Lehren von Einfluß gewesen sind, zeigt Reitzenstein a. a. O. 69ff.

27. 11, wo es sich um einen Liebeszauber zu handeln scheint, werden folgende Engel angerufen: Ariel, Sicharlormai, Emanuel. Sutiel. Der erste Name ist natürlich אריאל, nach Schwab (a. a. O. 185): lion de Dieu, nom de l'Esprit de la terre . . . ou nom de l'ange du premier jour de la semaine. Für die erste Hälfte des zweiten Namens verweise ich auf Schwab S. 367 שברכן. Sikar Bezi, chasse au faucon; nom de l'ange qui est de service la nuit etc. Der vierte Name hat Ähnlichkeit mit אבריים, Sutu El, nach Schwab (a. a. O. 318) base de Dieu. Häufiger als Sutiel findet sich Suriel, s. Lueken a. a. O. 71; in der Liste Pap. mag. CXXIV 38 wird σουριγλ neben Michael. Raphael, Gabriel genannt; der Name steht auch im Pap. Mimaut 149.

21, 11 ff. wird den bösen Geistern gedroht: εἰ δὲ καὶ παφγκούσαιε, ἐντελεῖται κύφιος ὁ θεὸς (Matth. 4, 7) ἀγγέλοις ἀπο-

<sup>1)</sup> Reichste Belege bei Lueken a. a. O. 52 ff. Cod. Matrit. gr. CV (Iriarte a. a. O. 424) bietet fol. 81 v. unter ἀγγελοι: variae Angelorum appellationes pro variis rebus, quibus singuli praefecti memorantur.

<sup>2)</sup> Vielleicht Μεομερεωθ, s. oben S. 57, 1.

τόμοις 1) καὶ παραδώσουσιν ὑμᾶς ἀγγέλοις ταριαρούχοις καὶ ἐμβαλοῦσιν ὑμᾶς εἰς τὴν κάμινον 2) τοῦ πυρὸς (Matth. 13, 42, 50) τὴν καιομένην, ὅπου ὁ σκώληξ ὁ ἀκοίμητος καὶ τὸ πῦρ τὸ ἄσβεστον, s. Marc. 9, 43 ff. Nach christlichem Glauben (s. z. B. die Petrusapocalypse 76) fressen ἀκοίμητοι σκώληκες die Eingeweide der verurteilten Sünder. S. auch Αποηγηί Βηκαπτίπι epistula ed. L. Radermacher p. 19, 15. Κοιμίσας δράκοντα heißt es in einem Hymnus auf Seth, Wünsch, Sethianische Verfluchungstafeln S. 91. S. ferner Polites Μελέται περὶ τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ Έλληνικοῦ λαοῦ S. 1083, 1.

Taφταφοῦχοι ἄγγελοι werden auch in den Quaestiones s. Bartholomaei (Vassiliev 15, 8 v. u.) erwähnt. Ihr Oberster ist wohl nach Vassiliev (6, 7) Μελούχ.<sup>3</sup>) Vassiliev bemerkt zu diesem Namen p. VI: In Apocalypsi Pauli crudelis ille angelus Τεμελοῦχος (Tischendorf pp. 46, 58) nominatus, apud Joannem autem ὁ Τεμελούχ (ib. pp. 48, 94). quem angelus Ταφταφοῦχος ridetur adiuvare. In einer Inschrift des 6. Jahrhunderts begegnen wir dem Anrufe: immondissime spirite tartaruce, quem in vincula coniecit angelus Gabriel, wozu Wünsch (Def. tab. Att. XXXI Anm. 2) bemerkt: Graecorum deos ταφταφούχους (cos quoque gnosticos) videas pap. Paris. 2242, 94: 2326, 35: dort wird Hekate als Ταφταφοῦχε παφθένε angeredet. Über Ταφταφοῦχος s. auch Audollent a. a. O. 409.

12, 12 f. πέμψει ὑμῖν κύριος ὁ θεὸς τὸν ἀπαραίτητον ἄγγελον αὐτοῦ τὸν ἐπὶ τῶν θηρίων ἔχοντα τὴν ἔξουσίαν. Vgl. Pap. Paris. 3024 ff.: καταβάτω . . ὁ ἄγγελος ὁ ἀπαραίτητος ) καὶ ἐκκρινέτω τὸν περιπτάμενον δαίμονα τοῦ πλάσματος τούτου, ὁ ἔπλασεν ὁ θεὸς ἐν τῷ ἁγίφ ἑαυτοῦ παραδείσφ.

<sup>1)</sup> Mors Abrahami (Vassilie v 301, 6f.): ⟨έξ⟩ ἀριστερῶν δὲ ἐκάθητο ἄγγελος πύρινος ὅλως ἀνίλεως καὶ ἄτομος. Sollte das nicht vielmehr ἀπότομος heißen? Und sollte nicht auf derselben Seite Z. 4 v. u. Kain ὁ πρωτοκτόνος (cod. βροτοκτόνος) genannt werden?

<sup>2)</sup> Vgl. cod. Parisin. 2316 (Reitzenstein 298): εὶ δὲ καὶ παρακούσης μου τοὺς όρχους τούτους, ἐντελεῖ Κύριος Σαβαώθ ἄγγελον ἀποτομῆς βασανίζοντά σε καὶ βάλλοντά σε εἰς τὴν κάμινον USW.

<sup>3)</sup> Über Meliouchos handelt E. Maass, Griechen und Semiten auf dem Isthmus von Korinth, 1903, 23, 27, 29; s. Audollent a. a. O. 409.

<sup>4)</sup> Schwab (a. a. O. 390): AHAPAITETOI Feai, sur une pierre de Mitylène, v. A. Conze, Reise auf Lesbos XVII 1.

29, 27 ff.: ἄγγελος ἀθάνατος ἀθανάτον πατρὸς ἄμετρα¹) καυχώμενος (καυχάομαι ist im Neuen Testamente sehr häufig) ἄνωθεν ἐξέπεσεν. Das folgende sind wohl seine Namen: οὐριὴλ ἐριὴλ ἄσυπος κύρε κρόνε. Wünsch sieht in den beiden letzten Wörtern den antiken κύριος Κρόνος und erblickt in ἄνωθεν ἐξέπεσεν eine Erinnerung daran, daß er von seinem Sohne aus dem Olymp vertrieben wurde. Der zweite Name ist χρινκ, das bedeutet nach Schwab (a. a. O. 328) Dieu veille.

35, 30 f. werden die Engel an den vier Strömen des Paradieses Geon, Physson, Tigris und Ephrates angerufen, s. 1. Mose 2, 10 ff. und Apocal. 9, 14. Diese vier Ströme werden in der apokryphen Litteratur oft zitiert, z. B. in den Quaestiones s. Bartholomaei (Vassiliev 20, 6 v. u.ff.), wo eine wunderliche Etymologie ihre Namen mit Gottes Heilswerk verbindet, und in der Vita Zosimae (ebd. 183, 11 v. u.).

Matth. 10, 8; Marc. 3, 15; 6, 7; Lucas 9, 1. 2; 10, 9. 17. 19. 20 gibt Christus den Aposteln die Macht Kranke zu heilen und die bösen und unreinen Geister zu vertreiben; wie sie das tun, davon erzählt besonders die Apostelgeschichte: 5, 16; 8, 7; 9, 34. 40; 14, 10; 16, 18; 19, 12; 20, 12; 28, 8. 9, auch die apokryphen Schriften, so spricht Philippus ²) (Ad acta Philippi, Tischen dorf a. a. O. 147, 27 ff.) zu Jesus: οἱ δαίμονες ἔφυγον ἀπὸ προσώπου ἡμῶν διὰ τὸ ὄνομά σου καὶ οἱ δράκοντες καὶ οἱ ὅφεις ἐξηράνθησαν. Es nimmt uns daher nicht Wunder, daß die Apostel in unseren Gebeten häufig angerufen werden; 17, 4 f.: τῶν ἀγίων ἐνδόξων καὶ πανευφήμων ἀποστόλων, ebenso bei Goar a. a. O. 85 Z. 3 v. u.; u. ö. — 22, 26: τῶν ἀγίων ἀποστόλων καὶ προφητῶν. 32, 8 werden nur die vier Evangelisten genannt. Nicolaus Myrepsus nennt 560 A ³) ein emplastrum Apostoli-

<sup>1)</sup> Hs.: ἀμήτρα. Ob vielleicht ἀμήτωρ? S. Hebr. 7, 3.

<sup>2) 19, 1:</sup> τοῦ ἀγίου Φ. τοῦ πνευματοδιώπτα. Die folgenden Worte οὖ καὶ τὴν μυήμην ἐπιτελοῦμεν werden bei Goar (a. a. O. 85 Z. 2 v. u.) wiedergegeben durch: cuius memoriam celebramus.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Ich zitiere die medizinischen Schriftsteller nach Medicae artis principes post Hippocratem et Galenum edidit Henricus Stephanus, anno 1567.

cum, propter facultatis suae efficaciam, et specierum numerum appellatum, confectionis Petri et Pauli.

13, 18 f. wird einer Heilung durch Petrus und Johannes gedacht, s. Act. 3, 1 ff. Der Kranke wird dort χωλός genannt, in unserem Texte παράλντος, fast möchte man an eine Verwechselung mit Matth. 9, 2 denken, doch kann wohl παράλντος auch soviel wie χωλός bedeuten.

Gleiches Vertrauen genießt Johannes der Täufer, meist (nach Matth. 3, 11; Luc. 1, 76) Πρόδρομος zubenannt: 13, 8; 17, 3f.: τοῦ τιμίου ἐνδόξου προφήτου (Matth. 11, 9) προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, 19, 19; 36, 27f. gedenkt seines Aufenthaltes in der Wüste, ἐν τῆ ἐρήμω, s. Matth. 3, 1; Marc. 1, 3. 4; Luc. 3, 4; Joh. 1, 23. Abbott (S. 65, 1) bemerkt, daß St. Johannes in Süd-Griechenland als Arzt gilt, besonders geübt in der Behandlung des Fiebers.

Von Männern aus dem alten Testamente werden einmal (32, 2) Abraham, Isaak und Jakob zitiert (Exod. 3, 6; Marc. 12, 26), öfters Salomon,¹) so 21, 2ff.: δαιμόνια ἄτινα ὁμόσατε τῷ Σολωμῶντι²) . . . . . Σολωμῶν γὰφ λαβῶν χάφιν ἀπὸ Θεοῦ (2. Petr. 1, 17) ἐνέχλεισεν ὑμᾶς εἰς ὑδοίας χαλχᾶς³) καὶ ἐσφράγισεν τῷ φοβερῷ καὶ ἐνδόξῳ ὀνόματι τοῦ Θεοῦ, ähnlich wird in der Apocalypse 20, 2. 3 der Teufel versiegelt. 22, 7 wird Salomon Prophet genannt. Diese Bezeichnung hat er auch auf einer von Schlumberger in der Gazette archéologique 1884 veröffentlichten Elfenbeinplatte. Auch 27, 11 ff., wo die Geister bei ihrem Princeps σοσολιμο beschworen werden, möchte man Salomo erkennen. Von solcher Macht Salomos weiß freilich die Bibel, die 1. Kön. 4, 29 ff. und 10, 6 ff. von seiner Herr-

<sup>1)</sup> Über Salomo s. Reitzensteins Index zum Poimandres; Catalog. cod. astrol. VI 85; Heim a. a. O. 480, 2; Fabricius Cod. pseudepigraphus Vet. Testamenti I 1032 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. die ganz ähnliche Stelle in der gleichfalls aus cod. Venet. II 163 entnommenen Beschwörung bei Vassiliev a. a. O. 332.

<sup>3)</sup> Cod. Parisin 2316 (Reitzenstein a. a. O. 295): πνεύματα . . . τὰ ὀμόσαντα τῷ βασιλεῖ Σολομῶντι, ὅτε ἀπέκλεισεν ὑμᾶς εἰς τὰς χαλκᾶς ὑδρίας, vgl. dazu Reitzensteins Anmerkung, aus der hervorgeht, daß das φυλακτήριον des cod. Paris. 2316 fol. 318 v. mit unserem obigen Texte aufs engste verwandt ist.

lichkeit erzählt, nichts. Um so mehr kennt sie die apokryphe und magische Litteratur. Über den "zauberkundigen" Salomo s. A. Dieterich Abraxas 61; 142, wo auf des Josephus Äußerung (archaeol. VIII 2) verwiesen wird, daß Salomo zhv κατά των δαιμόνων τέχνην gehabt habe. Im Pap. Paris. 3039 lesen wir: δοχίζω σε κατά της σφοαγίδος, ης έθετο Σολομών έπὶ τὴν γλῶσσαν τοῦ Ἰηοεμίου καὶ ἐλάλησεν. Über Salomo und sein Siegel s. Dieterich, Jahrb. f. klass. Phil. Suppl.-Bd XVI (1888) 755. In der Revue des études grecques V (1892) 73 ff. veröffentlicht Schlumberger eine Menge byzantinischer Amulette, auf denen die Übel abwehrende Kraft der ogpayis Σολομῶνος, der auf einigen Amuletten abgebildet ist, angerufen wird. Weiteres über diese Amulette ist bei W. Drexler zu finden. Alte Beschwörungsformeln, Philologus 1899, 594 ff. Interessant ist auch, was Du Cange über die signacula Salomonis s. v. σφραγίδες vorbringt. In der kleinrussischen Zeitschrift "Leben und Worte" (Žitie i Slovo I) veröffentlicht Ivan Franko unter der Überschrift "aus alten Handschriften" eine Legende, die erzählt, wie Salomo den Teufel in einem Fasse vergrub.1) Auf ähnliche Weise wie Salomo soll der Rabbi Schefatia<sup>2</sup>) einen bösen Geist gebannt haben.

22, 7 wird der heilige Daniel angerufen; Schlumberger (a. a. O. 75) erinnert daran, daß die griechische Kirche gelegentlich vom heiligen Abraham, vom heiligen Adam spricht.

13, 22. 29 wird bei der Beschwörung eines Wurmes passend an den heiligen Hiob, sein Unglück und seine Rettung erinnert, s. Hiob 17, 14. In gleichem Zusammenhange gedenken Hiobs schlesische Beschwörungsformeln, s. Mitteil. d. schles. Ges. f. Volksk. VI 31 und XIII 27.

24, 4 wird zum heiligen Joel gebetet.

Von späteren Heiligen werden angerufen 17, 5 ff.: der heilige große Märtyrer Prokop, die heilige Märtyrerin Katharina, der heilige Panteleemon, der Vater unter den Heiligen Symeon der Stelit, und der Märtyrer Tryphon, unter dessen Namen

<sup>1)</sup> Byz. Zeitschr. III (1894) 435.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Byz. Zeitschr. VI (1897) 103, D. Kaufmann, Die Chronik des Achimaaz über die Kaiser Basilios I. und Leon VI.

11, 15 ff. ein Gebet gegen die vierzehn Feinde der Gärten gegeben wird. Tryphon galt ja als der Schutzpatron der Gärten. So berichtet Allatius (a. a. O. 178f.): Alii, quod et melius est, divinam opem precibus, in Euchologio praescriptis, non absque effectu implorant. Narraverunt mihi, et sacramento ctiam contenderunt, Monachos Cryptae ferratae Basilianos, ex agro Tusculano, aliisque territoriis, similes bestiolas 1) oratione sancti Tryphonis,2) quae in Euchologio Graecorum habetur, abigere. Bruchstücke aus einer im Euchologium enthaltenen oratio Truphonis pro hortis, vineis et arvis findet man bei Du Cange s. v. ἐπίμαλος, καυλοκόπος, σκωληκοκάμπη. Im Jahrbuche der Historisch - Philologischen Gesellschaft bei der Kaiserl, Neurussischen Universität (zu Odessa) VI, Byz, Abteilung III (Odessa 1896) 380-432 bietet A. Almazov u. a. ein Gebet des heiligen Tryphon (εὐχὴ τοῦ άγίου Τρύφωνος εἰς 'πωρικὰ καὶ αμπέλια) nach zwei im Wortlaut verschiedentlich von einander abweichenden Pariser Handschriften.3)

Weiter kommen an Heiligen vor: 18, 30 f. der heilige Gregor der Wundertäter, der heilige Philipp; 20, 4 ff. haben wir ein Gebet des weisesten Vaters Cyprianus, 26, 10 ff. eins des heiligen Mamas. 26, 22 ff. wird der heilige Silvester in einem Bannspruche gegen den Wolf eingeführt, 31, 10 S. Rochus genannt. 31, 18 f. begegnen uns S. Julian, S. Bastian (gemeint ist doch wohl Sebastian), S. Gregor und S. Balinus. Der letzte Name ist wohl verschrieben; vielleicht ist Bellinus, Bischof von Padua (26. Nov. 1149),4) gemeint oder Valentinus von Terni.4) 35, 16 wird der heilige Zosimas angerufen, s. Vassiliev a. a. O. 166 ff.: Vita s. Zosimae. Welchen Heiligen

<sup>1)</sup> Es handelt sich um záuxai (erucae) und azoides.

<sup>2)</sup> In Goars Euchologion steht S. 554f. εὐχὴ τοῦ ἀγίου μάρτυρος Τρόφωνος λεγομένη εἰς κήπους καὶ ἀμπελώνας καὶ εἰς χωράμια, mit unserem Texte nahe verwandt. Interessant ist Goars Anmerkung dazu (S. 556, 5), er spricht das Gebet dem Tryphon ab; verschiedene Stellen, besonders der auf einen Fels geschriebene Gottesname (12, 17 unseres Textes), veranlassen ihn dazu. Fabulam redolet, sagt er. Auch das Altertum kennt Beschwörungen und Bannungen schädlichen Gewürms, s. Lucian Philops. 12.

<sup>3)</sup> E. Kurtz, Byz. Ztschr. VII (1898) 206.

<sup>4)</sup> Kerler, Patronate der Heiligen, Ulm 1905, u. d. W.

Lé corror (24, 27) bezeichnet, ob Etto (Kerler u. d. W.) oder Leontius (von Tripolis, s. Vassiliev 324 Z. 9 v. u.), weiß ich nicht.

Schließlich werden auch alle Heiligen insgesamt angefieht, so wie man im Altertume nach dem Hauptgotte auch alle übrigen Götter anrief,¹) 13, 14 f.: διὰ τὴν δόναμιν πάντων τῶν ἀγίων καὶ δικαίων, Apocal. Esdrae (Tischendorf 32, 4.6): πάντες οἱ ἄγιοι καὶ δίκαιοι, wobei wohl auf Du Canges. v. Δίκαιοι verwiesen werden darf: Observat Goarus aud Enchologium pag. 402 . . . . . sanctos Confessores, si Monachi fuerint, ὁσίους, si saeculares, δικαίους vulgo indigitari; mutatis mutandis wird das unsere Stelle erläutern; 17, 8; 19, 2.²) 20.

Aber bei Gott und den Heiligen bleibt die Beschwörung nicht stehen, sie wendet sich schließlich an alles, dem geheime Kraft innezuwohnen scheint. 22, 27: τὸν θρόνον τοῦ δεσπότον θεοῦ (Jes. 66, 1; Matth. 5, 34; Acta 7, 49), ebenso 23, 19 f. Die dort folgenden Worte τὸν ὀφθαλμὸν τῶν κήτων sind wohl aus Apocal. 4, 6 zu erklären; der Einfluß der Apocalypse auf apokryphe und magische Literatur ist ja überhaupt sehr groß, ich möchte darauf hinweisen, daß die Überschrift Έξορκισμὸς Σολομῶντος δν ἔδωκεν αὐτῷ ὁ θεός ὑποτάξαι (Vassiliev a. a. O. 332) unzweifelhaft dem Apokalypsenanfang nachgebildet ist: ἀποκάλυψις Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῆν ἔδωκεν αὐτῷ ὁ θεός, δεῖξαι.

17, 16 f. wendet sich der Beschwörende an Sonne und Mond, bei Vassiliev 334, 2. 3 außerdem an Himmel und Erde. Sehr merkwürdig ist der Anruf κατὰ . . . τὴν καρδίαν τοῦ ἡλίον . . . . τὸ στῆθος τοῦ ἡλίον (22, 26, 28). In orphischen Fragmenten gelten ja Sonne und Mond als Augen Gottes, und den Neupythagereern war die Welt ein lebendes Wesen, dessen Augen die Sterne, dessen Herz die Sonne, dessen Leber der Mond war.<sup>3</sup>) Unserer Stelle aber entspricht vielmehr, was A. Dieterich, Abraxas 28 ff. vorbringt, und was wir in der

¹) S. die Anmerkung von Wünsch bei E. Norden, Verg. Aen. VI S. 461 zu Vers 64.

<sup>2)</sup> Probst a. a. O. 271: A. C. VIII 12 "für alle Heiligen, die von Ewigkeit dir wohlgefallen haben": 316.

<sup>3)</sup> A. Dieterich, Jahrb. f. klass. Philol., XVI. Supplbd. (1888) 777.

Αροσαίγρειε Mosis (Tischendorf 19, 15 ff.) lesen: τίνες δέ εἰσιν οἱ δύο αἰθίοπες οἱ παριστάμενοι ἐπὶ τὴν προσευχὴν τοῦ πατρός σου; Λέγει δὲ Σὴθ τῷ, μητρὶ αὐτοῦ· οἶτοί εἰσιν ὁ ἵλιος καὶ ἡ σελήνη, καὶ αὐτοὶ προσπίπτοντες καὶ προσευχόμενοι ὑπὲρ τοῦ πατρός μου Ἀδάμ. λέγει αὐτῷ ἡ Εἴα· καὶ ποῦ ἐστιν τὸ φῶς αὐτῶν καὶ διὰ τί γεγόνασιν μελανοειδεῖς; καὶ λέγει αὐτῷ Σήθ· οὐ δύνανται φαίνειν ἐνώπιον τοῦ φωτὸς τῶν ὅλων καὶ τούτου χάριν ἐκρύβη τὸ φῶς ἀπ' αὐτῶν. Und in der Αροσαίγρεις Pauli (ebd. 36, 7 ff.): πολλάκις γὰρ ὁ μέγας φωστὴρ ὁ ἥλιος προσῆλθεν τῷ θεῷ κατὰ τῶν ἀνθρώπων λέγων . . . . . πολλάκις δὲ καὶ ἡ σελήνη καὶ τὰ ἄστρα προσῆλθον.

21. 8 ff.: δρχίζω ύμας κατά της διατόμου και κατά του δρεπάνου του πετομένου οὖ τὸ πλάσμα πηγῶν τῆ καὶ τὸ μῆκος πηγῶν zī. Mit διάτομος ist offenbar der Mond, und zwar der Halbmond, gemeint. Die folgenden Worte versteht man nach Zachar. 5, 1: καὶ ἦοα τοὺς ὀφθαλμούς μου, καὶ ἴδον, καὶ ἰδού, δρέπανον πετόμενον, und 2: δρώ δρέπανον πετόμενον μήχους πήχεων είνοσι και πλάτους πήχεων δέκα. Danach habe ich das πετασμένου unserer Handschrift verbessert, πλάσμα zu ändern wagte ich nicht, es ist klar, daß es im Sinne von πλάτος verstanden werden muß; übrigens könnte man aus dem πλάσματος der Handschrift doch auf ursprüngliches πλάτος schließen. τος wäre dann als Korrektur über die zweite Silbe von πλάσμα gesetzt worden, in der Abschrift aber mißverstanden und hinter πλάσμα geraten. Auch die Zahlen unserer Handschrift habe ich nicht nach Zach. 5, 2 geändert, zr' könnte man allenfalls aus falscher Beziehung auf διάτομος erklären; 1) wenn man für ις schreibt ιε, so würde man damit eine Beziehung auf den halben Mond haben. Zeile 10 wird Zacharias selbst genannt. man vergleiche cod, Parisin, 2316 fol. 362 r (Reitzenstein 303. 2): χαῖοε Σελήνη . . . δοχίζω σε εἰς τὸ δοέπανον τοῦ Ζαχαφίου.

22, 25: (κατὰ) τῶν ζ' θεμελίων τῆς γῆς. Diese sieben Grundfesten der Erde sind wohl nach dem neben der Άχερουσία λίμνη (vgl. Apocal. Mosis, Tischendorf 20, 6 und Apoc. Pauli, ebd. 51, 7) 22, 4 f. angerufenen ἐπταπέταλον τοῦ οὐρανοῦ gebildet. Wenn auch ἐννέα πέταλα τοῦ οὐρανοῦ vorkommen.

<sup>1)</sup> Über die Verbindung der Zahl 28 mit dem Monde s. Reitzenstein a. a. O. 262 ff.

z. B. in der Apocalypsis Johannis (Tischendorf 84, 16), so hängt diese Vorstellung wohl mit der von den erréa ráseis των αγγέλων zusammen. Das gewöhnliche sind aber sieben Himmel. Sie werden z. B., zum Teil mit Farbenattributen versehen, in einem Papyrus der Wiener Sammlung (R 1, 13 ff.),1) der wohl aus dem vierten nachchristlichen Jahrhunderte stammt, angerufen. Wir begegnen ihnen in den Quaestiones S. Bartholomaei (Vassiliev 12, 20; 13, 1; 16, 10; 17, 19 ff.; 20, 21), in der Revelatio Deiparae (ebd. 131, 20), Apocal, Mosis (Tischendorf 19, 9). Wie Anz (a. a. O. 13) bemerkt. kannte auch Celsus eine "christliche" Lehre von sieben Himmeln. Epiphanius gibt diese Vorstellung als valentinianisch an (S. 43). auch dem Judentume war sie nicht fremd, aber ganz abgesehen von der Frage nach dem Alter und der Herkunft dieser jüdischen Vorstellung fehlt gerade das Charakteristische der gnostischen Lehre: die Verbindung der 7 Himmel mit den 7 feindlichen Planetengöttern (Anz a. a. O. 58, 2). Die sieben Himmel der magischen Texte dürfen wir getrost mit den sieben Planetensphären in Verbindung bringen, und die θυρωφοί, deren jeder Planetensphäre einer vorstand, dürfen wir wohl letztlich in den ersten Engeln der sieben Himmel unseres Textes (21, 21 ff.) erkennen. In späteren gnostischen Richtungen, sagt Anz S. 17, ist die Bedeutung der 7 Archonten als Planeten allmählich verblaßt. - Daß zwischen diesen und den sieben bösen Geistern in den babylonischen Gebeten<sup>2</sup>) ein Zusammenhang besteht, ist als sicher anzunehmen. Es wird aber auch erlaubt sein, an eine Beziehung zwischen ihnen und den bei Matth. 12, 45; Luc. 8, 2 und 11, 26 erwähnten sieben bösen Geistern zu denken.

Wie ausgedehnt der Gebrauch der Siebenzahl ist, ist hinlänglich bekannt; ich verweise auf Maass, Tagesgötter S. 287 ff.; Usener, Dreiheit 349; E. Nestle. Marginalien und Materialien 11 f.; Dieterich, Abraxas 24. 44. 45. 47; Parthey a. a. O. 116; Reitzenstein S. 263 ff. Aus der

<sup>1)</sup> Wessely, Neue griechische Zauberpapyri, a. a. O. S. 66.

<sup>2)</sup> Campbell Thompson The Devils and evil Spirits of Babylonia (Luzaes Semitic Text), London 1903, 1904, vol. I, XLII ff., 89.

großen Menge der Literatur über die Siebenzahl möchte ich hier noch an die von Weinkauff (Alemannia IV 184) zitierte Defensio Germaniae von Wimpheling (1502) erinnern, in der eine große Menge Belege für ihre Schätzung aus der Bibel, den klassischen Autoren usw. angeführt werden. Sie nur aus orientalischem Einflusse zu erklären und nirgends altes indogermanisches Erbe zu erblicken, dürfte nach den neuesten Forschungen verfehlt sein, s. Maass a. a. O. 288. 290; W. Roscher, die Sieben- und Neunzahl im Kultus und Mythus der Griechen. Wir werden uns nun nicht wundern, wenn wir der Siebenzahl auch in der Volksmedizin begegnen, z. B. bei Plinius n. h. XXIV 181; XXVIII 48; Marcell. Emp. 1, 72; 2, 13; 8, 213; 32, 19. 50; Parthey a. a. O. I 1. 232 f., in unseren Texten 30, 8 und 30, 23.

Nicht wenige Gebete, zum Teil sind es Bibelverse,<sup>2</sup>) werden zur Kräftigung der Beschwörung oder sonst zur Sicherung des gewünschten Erfolges gesprochen oder vorgeschrieben.

14, 15: Pater noster (Matth. 6, 9 ff.); 16, 15; 27, 10; 28, 25; 31, 9; 32, 16; 34, 9.

14, 15: Are Maria (Luc. 1. 28); 16, 16: 27, 10; 31, 9; 32, 16; 36, 16. Dasselbe Gebet ist wohl 28, 25 f. gemeint: τὸ προσταχθὲν μυστιχῶς τῆ ὑπερμάχφ.

28, 24: ποιεῖ ὁ ἱεφεὺς εὐλογητόν. Nach Goar a. a. O. 46, 2 ist ποιεῖν εὐλογητόν soviel wie εὐλογεῖν, damit sind die Worte gemeint: εὐλογητὸς ὁ Θεὸς ἡμῶν πάντοτε νῦν καὶ ἀεί, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων.

28, 24: τὸ τρισάγιον, zur Erklärung ist nicht Apocal. 4, 8 heranzuziehen, vielmehr sind nach Goar (46, 3) darunter die Worte zu verstehen, ἄγιος ὁ Θεός, ἄγιος ἰσχυρός, ἄγιος ἀθάνατος, ἐλέησον ἡμᾶς, s. weiteres ebd. 109, 80.

28, 25: παναγία τριάς, s. Goar a. a. 0. 46, 4. 28, 25: δτι σοῦ ἐστιν ἡ βασιλεία, s. Matth. 6, 13.

Alle diese Gebete werden auch im Euchologion sehr oft zusammen genannt, s. Goar a. a. O. 264 Z. 14 ff. v. u., 271 Z. 13 ff. v. u., 561 Z. 23 v. u., 573, 16 ff. v. u., u. ö. Fast

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Abhandlungen der Kgl. sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse XXIV, I; vgl. auch XXI, IV.

<sup>2)</sup> Heim a. a. O. 520 Cap. XI: Loci scripturae sanctae.

genau dieselben werden in einem Gebete πεολ δεύματος (Vassilie v 332, 7 f.) empfohlen.

15, 18: Πιστεύω κύριε καὶ ὁμολογῶ, ὅτι σὰ εἰ ὁ χριστὸς ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ τοῦ ζῶντος ὁ αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ κόσμον, s. Matth. 16, 16; Joh. 1, 29; 6, 69; 11, 27.

34, 9: Πιστεύω είς ένα θεόν.

Vgl. dazu Nicol. Myreps. 445 G: Ubi vero radicem extraxeris, dic Pater noster, Credo in unum Deum et Ave gratiosa, usque ad finem ter. Dieselben Gebete haben wir auch 441 F in einer adiuratio ad profluvium sanguinis narium, die auch sonst mehrfach Biblisches enthält.

Es ist gewiß nicht ohne Interesse kennen zu lernen, was Fuchs, der Herausgeber des Nicolaus Myrepsus (s. o. S. 60) an dieser Stelle (442 A) bemerkt: er will von solchen Beschwörungen nichts wissen; nur um zu zeigen, wie abergläubisch Nicolaus und seine Zeit gewesen sei, führt er sie an. Freilich sei später dieser Aberglaube von der Kirche selbst unterstützt worden und habe den christlichen Glauben zu ersticken gedroht. Da habe Gott zur rechten Zeit Männer erweckt, die durch die Predigt des göttlichen Wortes die Welt aus dieser Not errettet hätten (ex opacis iis ignorantiae et superstitionis tenebris).

Die drei Gebete: *Pater noster, Ave Maria, Credo in Deum* werden auch in einem hs. Arzneibuche des 15. Jahrhunderts auf der Königl. und Universitätsbibliothek zu Breslau geboten.<sup>1</sup>)

29. 24: λέγε καὶ ὑπὲρ τοῦ καταξιωθῆναι, s. Goar a. a. O. 43 Z. 23: ὑπὲρ τοῦ καταξιωθῆναι (ebd. 46, 25), Benedictio est Evangelio audiendo praevia; ὑπὲρ τοῦ καταξιωθῆναι ἡμᾶς ἀκούειν τοῦ ἀγίου εὐαγγελίου τοῦ Κυρίου δεηθῶμεν. Das bedeutet wohl auch 16, 15 f.: καταξίωσον ἡμᾶς.

29. 24 f.: καὶ λέγε τὰ ιὰ εὐαγγέλια τοῦ ἑωθινοῦ, die elf Evangelien der Morgenandacht; s. Iriarte a. a. O. 133; Goar a. a. O. 722 f.

30, 5 f.: Μετὰ παντὸς δικαίου τὸ ἔχει, vielleicht ist auch damit ein Gebet oder ein Bibelvers gemeint.

Klapper, Alte Arzneibücher, Mitteilungen der schles. Gesellsch. f. Volksk. XIII 23.

Auch die vorkommenden Doxologien sind zum Teil unmittelbar aus der Bibel entnommen. 9, 4: εἰς δόξαν καὶ ἔπαινον, s. Philipp. 1, 11.

19, 3 f.: δ ή δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰωνας των αἰωνων

(24, 19 f.), s. 1. Petr. 4, 11; 5, 11.

22, 31 f.: πρέπειαί σοι πᾶσα δόξα καὶ τιμή εἰς τοὺς αἰῶνας, s. 1. Timoth. 1, 17.

Auch sonst begegnen uns oft Wörter von entschieden biblischer Färbung, z. B. 8, 25 f.: ίνα καθαφισθείς ἀπὸ πάσης ἐπιβουλῆς ὁσίως καὶ δικαίως καὶ εὐσεβῶς ζήση, vgl. 1. Joh. 1, 7; Luc. 1, 75; Ephes. 4, 24; 1. Thess. 2, 10; Tit. 2, 12.

19, 2: ἀπ' αἰῶνος, s. Acta 3, 21; 15, 18. 19, 12: ποοσπίπτειν, δεῖσθαι, παρακαλεῖσθαι, diese Wörter sind im Neuen Testamente häufig. Der Gegensatz von δικαίων und ἁμαρτωλῶν (29, 10) erinnert an Matth. 5, 45. — 29, 11: ὅτι σοι κάμπτει πᾶν γόνν, s. Jes. 45, 23; Phil. 2, 10; Röm. 14, 11.

36, 3f.: ὅτι ὁ ἀνθοωπος οὐ δύναται βαστάζειν berührt sich mit Apocal. 2, 2. Vgl. Vassiliev a. a. O. 334 δ': ὅτι τὸν πόνον οὐ δύναται βαστάζειν, ebd. 337, 12; 337 ιδ; 338, 14.

Daß endlich in unseren Gebeten auch die Psalmen verwendet werden, wird nicht überraschen, spielen sie doch bei Zauber und Beschwörung von alters her eine große Rolle.¹) So steht am Anfange unserer Texte der 91. Psalm, von der Mitte des dritten Verses ab. Dieser Psalm paßt ja auch mit seiner Erwähnung von Geistern und Dämonen, seiner Zuversicht auf die Macht der Kenntnis des göttlichen Namens (v. 14) ganz besonders gleichsam als Überschrift zu den nachfolgenden Texten. Teile dieses Psalmes werden auch in einem alten von A. Holder aus einer Pergamenthandschrift des 14. Jahrhunderts aus St. Georgen (Alemannia IV 280) mitgeteilten Gebete zitiert.

An Psalmen. z. T. mit der Zahlbezeichnung, werden ausdrücklich folgende genannt: 17, 11: ἐν ἐξόδφ κτλ., Ps. 114. — 19, 5: Ἐπακούσαι σου κτλ., Ps. 20. — 19, 6: Ὁ κατοικῶν κτλ., Ps. 91. Dieser Psalm wird auch in einem Gebete gegen den bösen Blick (Vassiliev 342 λα') zu sprechen geboten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Polites, Byz. Zeitschr. I (1892) 567 ff.; Grünwald, ebd. II (1893) 291 ff.

Ohne Psalmbezeichnung 9, 2 f.: μἢ παραδοίης . . . σοι, Ps. 74, 19. — 17, 23 ff.: ἡ θάλασσα εἶδεν . . . ὀπίσω, Ps. 114, 3 und 5;¹) siehe auch 22, 17 f., vgl. Pap. Paris. 3052. — 18, 27 ff.: ἔμπλησον αὐτοὺς . . . αὐτῶν, Ps. 4, 7; 23, 6; 27, 4; Inc. 1, 75. — 26, 8 f.: ἐν τῷ ἐγγίζειν . . . ἔπεσον, Ps. 27, 2; auch bei Nicol. Myr. 596 C zitiert. — 27, 17 ff.: ὁμοιώσει τοῦ ὄφεως²) . . . αὐτῶν, Ps. 58, 4—6. — 29, 13 f.: ἐπίβλεψον . . . ταίτην, Ps. 80, 14.

Von der Verwendung der Psalmen zu Amuletten u. dgl. soll später (Index 2a u. Amulette) gehandelt werden. Dagegen sei hier schon auf das Traumorakel 32, 14 ff. eingegangen. bei dem der Psalter eine wichtige Rolle spielt. Wenn man nämlich wissen will, was der Traum der letzten Nacht bedeutet. so soll man den Psalter nehmen, ihn hinter sich legen, drei Vaterunser und drei Avemaria sprechen und dann das Buch öffnen: beim ersten Buchstaben, den du siehst, beachte, was dir das Alphabet sagt. Danach wird angegeben, was die einzelnen Buchstaben des Alphabets — v scheint ausgefallen zu sein bedeuten. Freilich sieht man nicht recht ein, wie der Traum und der zufällig zuerst gelesene Buchstabe und seine Bedeutung miteinander verbunden werden sollen, und man könnte auf den Gedanken kommen, hier eine Kontamination zweier ursprünglich selbständiger Orakel, eines Traum- und eines Buchstabenorakels,3) zu haben.

Man wird in dieser Meinung noch durch die dem letzten Teile unseres Textes ganz entsprechende Prophetie bestärkt. die Tobler<sup>4</sup>) aus einem *Codex Hamiltonianus* in Berlin heraus-

<sup>1)</sup> Brandt a. oben S. 40, 3 a. O. 72, 134f.

<sup>2)</sup> Vgl. M. Goldstaub. Zwei Beschwörungsartikel der Physiologus-Literatur. in den Abhandlungen A. Tobler dargebracht, Halle 1895, S. 355 ff.

 $<sup>^3)</sup>$ Über Buchstabenzauber s. Wün $\boldsymbol{s}$ ch, Antikes Zaubergerät a. a. O. S. 46 ff.

<sup>4)</sup> Abhandlungen der Berl. Akad., phil.-hist. Kl. 1883, I 86; zitiert bei Wünsch am zuletzt genannten Orte. — Man pflegt zum Beweise, wie lange abergläubische Vorstellungen und Gebräuche sich erhalten, gerne neuere Schriftsteller zu zitieren. So sei zum Zeichen für das Fortleben des Buchstabenzaubers eine Stelle aus einem allermodernsten Schriftsteller ausgeschrieben. G. Reicke erzählt in seinem Rolf Runge (Nr. 597 der Westermannschen Monatshefte S. 312): "Als er den Deckel öffnete, kam

gegeben hat und in der von Traumdeutung gar keine Rede ist: höchstens weist das unter diesem Texte stehende Bildchen mit der Überschrift iste splanat somnia darauf hin. Der Anfang lautet: Si de aliqua re scire volueris, hoc modo scire poteris: inprimis cantent unum psalmum cum oratione dominica devota mente, ut deus manifestet ei quod quaerit, postea aperiat psalterium 1) et prima littera quae tibi apparuerit, cognosce eam et videbis quod quaeris. A significat vitam sive potestatem, B significat potestatem in populo, C significat mortem viri, D significat conturbationem vel mortem, E significat letitiam, F significat nobilitatem egs. Wie man sieht, stimmen auch die Bedeutungen der Buchstaben mit denen unseres Textes zum Teil überein. Ein ähnliches Verzeichnis, Bedeutung der Buchstaben, veröffentlicht Steinmeyer im XVII. Bande der Zeitschrift für deutsches Altertum, S. 84, aus einer Wiener Handschrift des 12. Jahrhunderts; es beginnt: "A bezachinet gyvalt oder lip. B gyvalt od urlouge"; das sind "deutungen der buchstaben, die auf stäbehen eingeritzt oder auf täfelchen oder blättehen geschrieben zum lossen dienten".

Einmal (29, 6 f.) wird ein chaldäisches Gebet vorgeschrieben, ähnlich sucht die tabula Megarensis (Audollent a. a. O. Nr. 41, dazu die Anmerkung) durch άβραικὰ δοκίσματα zu wirken. Unser Text ist leider zu schlecht überliefert, als daß sich mit Sicherheit etwas über ihn sagen ließe. Herr Professon Dr. S. Fraenkel hatte die große Liebenswürdigkeit mir folgende Auskunft zu geben: "Besonders auffällig ist, daß der Text nicht ein einziges Θ aufweist, das die reguläre Trans-

ein seltsames Instrument zum Vorschein, ein fächerförmiges Holzbrett, das im oberen Halbkreis die Buchstaben des Alphabets aufwies, während ein in der Mitte des unteren Randes angebrachter leicht schwankender Zeiger über die Buchstaben hin und her bewegt werden konnte." Jeden fällt wohl die Ähnlichkeit dieses Instruments mit dem einen der von Wünscha. a. O. beschriebenen Geräte auf.

<sup>1)</sup> Istrin, Zur Frage über den Orakelpsalter (Byz. Zeitschr. II 1897, 153-202) bespricht die Abhandlung von M. Speranskij, Das Wahrsagen nach dem Psalter (Petersburg 1899). — Ein Mittel, die Zukunft unter Gebrauch des Psalters oder der Evangelien zu erforschen, enthält auch cod. Vindob. gr. theol. 244 f. 140 ff., dessen Abschrift mir R. Wünsch zur Einsicht übersandte.

skription des semitischen Taw ist, eines Lautes, der eigentlich kaum in einem semitischen Satze fehlen kann.  $\mu \pi \epsilon \sigma \nu \chi$  könnte hebr. oder aram. båch sein, d. h. bei (mit, in) dir,  $\chi \alpha \mu \sigma r_{\ell} = ham \check{sa}$ , fünf."

Die Wendung στωμεν καλώς, στωμεν μετά φόβου θεοῦ (16, 10) steht in ihrer ersten Hälfte auch 36, 26. Wir finden diese Formel ferner bei Vassilieva. a. O. 334 γ, 335 γ, 337 ιδ. 338, 16; 339, 2. Abbott (a. a. O. 332, 1) bemerkt zu dieser Formel: These are the words which the deacon says in the part of the liturgy known as the Anaphora; 1) s. Goar a. a. O. 93 Z. 2. Am Ende nicht christlicher Beschwörungen, z. B. auf der Tafel von Hadrumet (Audollent a. a. O. Nr. 271), steht häufig ήδη ήδη ταχύ ταχύ,2) eine Formel, die in den Zauberpapyri vorgeschrieben wird (Wünsch Def. tub. XXIIb), quo celerius votum exaudiatur. Christliche Gebete dagegen schließen oft mit jenem στωμεν καλως, das demütig klingt und nicht wie jene Worte den Charakter des Befehls trägt, der sich für einen Christen seinem Gotte gegenüber nicht schickte. Man möchte aber ein Überbleibsel des ήδη ήδη ταχὸ ταχό noch in einem von Nicolaus Myrepsus (584 F) mitgeteilten Gebete erkennen, das mit den Worten schließt: Veniat sanatio in praesens unquentum, celeriter, celeriter, abeat, abeat, abeat malum, Amen.

## 2. Von den Nöten.

Die Nöte, von denen der Mensch geplagt wird, um deren Beseitigung er bittet, gehen, wie die Betrachtung zeigt, alle von bösen Geistern aus. Aber diese Nöte sind doch nicht alle gleicher Art. Ich möchte drei Klassen von ihnen unterscheiden und zunächst von den eigentlichen Krankheiten reden. Wie sehr übrigens heute noch die Krankheiten als lebendige, geisterartige Wesen gedacht werden, lehrt gut folgendes

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Probst a. a. O. 240, ebd. 302 in der Liturgie des heil. Jakobus: "Lasset uns geziemend stehen, ehrerbietig stehen, mit Gottesfurcht und Zerknirschung stehen", 306.

<sup>2)</sup> Nach Reitzenstein (a. a. O. 291, 3) kommt diese Schlußformel nicht bloß im ägyptisch-griechischen Zauber, sondern auch in national-ägyptischen Zaubertexten vor.

Beispiel. Unter den von Vassiliev aus dem cod. Barberin. III 3 herausgegebenen Bannsprüchen trägt einer (334 γ') die Überschrift έξορχισμὸς εἰς λάβωμαν σιδήρου ἢ λίθου ἢ ξύλου, d. h. ein Spruch gegen eine Verwundung durch Eisen, Stein oder Holz. B. Schmidt berichtet nun in seinem Volksleben der Neugriechen (S. 155), daß die Hirten des Parnassos ein dämonisches Wesen kennen, das sie τὸ λάβωμα nennen. Schaden, Verderben. Wir wollen hier nur in den Fällen, wo es sich nicht um die Beschwörung einer Krankheit, sondern um ein Vertreiben durch Arzneimittel handelt, an den bloßen Krankheitsnamen denken.

72 Krankheiten hat der Mensch nach einem von Vassiliev aus cod. Vindob. theol. 333 (Lamb. 337) herausgegebenen Gebete (S. 325, 22), das in etwas anderer Fassung im cod. Vatican, gr. 685 steht, auch hier die gleiche Zahl von Krankheiten bietend. Im cod. Marc. gr. II 163, der fast dasselbe Gebet enthält, ist diese Zahl an der entsprechenden Stelle ausgefallen. Wir finden sie aber wieder in einem von Abbott (a. a. O. 365) veröffentlichten Gebete, es stammt aus einem von 1774 datierten Phylakterion und steht den eben erwähnten ganz nahe. Man vergleiche damit αν έναι από τες οθ βιισυ γενεές (36, 22 f.), από των οθ ζωισυ έβγασιμάτων (36, 29 f.) unseres Textes; auch bei Vassiliev (LXVIII) lesen wir mehrmals in einem Gebete aus cod. Borbon. II c 33 το απο οξ ζαισυ γενεαίς. Auffällig bleibt nur der Zusatz Juov, der wohl nur den Zweck hat, eine Größe recht genau auszudrücken. Vassiliev teilt S. 330 f. aus cod, Vindob, theol. 104 (Lamb. 240) eine auch im cod. regin. Christinae 182 stehende Beschwörung gegen Schlangenbiß mit; sie trägt den Namen des Paulus, der ja nach Act. 28, 5 ein besonders starker Helfer gegen eine solche Verwundung sein mußte. Darin heißt es (331, 3): ἐξορχίζω ὑμᾶς τας έξηχοντα πέντε 1) ήμισυ γενεάς των θηρίων των έρπόντων ἐπὶ τῆς τῆς. Bei Allatius (a. a. O. 127) finden wir δώδεκα ζμισυ δνόμοτα des Dämons, der letzte, τὸ ζμισυ, heißt Στρίγλα.

Was die Zahl 72 betrifft, so erklärt sie Riess (Astro-

<sup>1)</sup> Reitzenstein (a. a. O. 300. 1) schlägt gewiß mit Recht vor τξε΄. annehmend, daß τάs aus τ΄ entstanden sei. Die gleiche Verbesserung gilt für die ähnliche Fassung desselben Gebets im cod. Barberin. III 63 fol. 414.

logie bei Pauly-Wissowa, Realenc. II 1825, 19 ff.) aus astrologisch-ägyptischem Einflusse. Reitzenstein (a. a. O. 265, 3; 300, 1 und 366) gibt eine Menge Verbindungen dieser Größe mit Substantiven. Weitere Beispiele mögen das zähe Überleben dieser Zahl zeigen.¹) In der Erzählung Mors Abrahami (Vassiliev 307, 15 f.) steht: ¾μο΄ν, λέγω σοι ἐν ἀληθεία τοῦ θεοῦ ὅτι ἐβδομήχοντα δύο θάναιοί εἰσιν. K. Wachsmuth, Das alte Griechenland im neuen, Bonn 1864, S. 60 bietet dieselbe Zahl in anderer Verbindung: φύγε ἀπὸ τὰς οβ΄ φλέβας τοῦ παιδιοῦ μον. Daneben stellt sich, was Abbott S. 239, 2 sagt: er erinnert an die 72 Adern des Kopfes, die in einem koischen Gebete gegen Sonnenstich erwähnt werden.²) In ganz anderer Verbindung begegnet uns diese Zahl bei Polites³): Μὰ τὰ

<sup>1)</sup> Aus anderen Kulturkreisen zitiere ich das Folgende. Alem. II 135: "Ich beschwöre dich . . . bey den 72 namen unser lieben herren Jesu Christi": in einem handschriftlichen Arzneibuche des 15. Jahrhunderts (Klapper a. a. O. 23): "By den zewen und sobentzig namen des almechtigen gotis". Ebenfalls in einer Vorschrift für das Graben der heilsamen Wurzel verbena heißt es (Pfeiffer, Zwei deutsche Arzneibücher aus dem 12. und 13. Jahrhundert, Sitzungsberichte d. Kaiserl. Akad. der Wissensch, phil.-hist. Kl., 42. Band 1863 S. 150): "Ich gebiute dir, edelin wurz verbena . . . bî den zwein unde sibenzech namen des almehtigen gotes". Auf fol. 129b der Wiener Hs. 13647 folgen nach der Überschrift "von zwain und sibenzig namen Xi ihn eine Menge Namen in wirrem Durcheinander, darunter auch die Worte (Haupt, Über das mitteldeutsche Arzneibuch des Meisters Bartholomaeus, in den eben erwähnten Berichten 71. Band 1872 S. 521): Caspar fert mirram, thus Melchior, Balthasar aurum. Das ist der erste Vers des als Dreikönigssegen im Mittelalter sehr bekannten Amuletts, dessen zwei andere Verse lauten: Haec tria qui secum portabit nomina regum | Solvitur a morbo Christi pictate caduco (E. Nestle, Einiges über Zahl und Namen der Weisen aus dem Morgenland, a. oben S. 66 a. O. 78). In M. Sch wabs Angelologie werden eine Menge Engelnamen (z. B. 828 Aka, S. 165, 778 Eled, S. 168) mitgeteilt, mit dem Zusatze: un des éléments du nom divin en soixante-douze lettres; schließlich galt sogar die Zahl 216 (= 3 × 72) als die des vollständigen Gottesnamens, s. ebd. S. 357 s. v. אנשא. Im Buche Sohar (Übersetzung in Eisenmengers Entdecktem Judentume I 376) heißt es: "die zweiundsiebenzig Gattungen der Weisheit" (A. Dieterich, Himmelsbriefe, Hess, Blätter für Volkskunde I 20).

Es steht bei W. H. D. Rouse Folk-lore from the Southern Sporades. Folk-Lore, June 1899 p. 166.

<sup>3)</sup> Μελέται περὶ τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ Ελληνικοῦ λαοῦ I Nr. 475: Τα τιμὰ τ' Βαμδουσιοῦ.

έβδουμήντα δύο νιοὰ τ' Βαοδουσιοῦ. Es sei auch noch auf Antigonus Mirab, hist. CXI (120) bei Westermann Paradoxogr. S. 87 verwiesen, wonach Herakles 72 Kinder gezeugt haben soll.

Auch sonst werden Krankheitszahlen genannt. In einer schlesischen Besprechung heißt es vom Fieber: "Der du bist neunerlei und einundzwanziger".") in einer fränkischen ") ist von siebenundsiebzig Gichtern die Rede. Besonders groß ist aber die Zahl der Krankheiten in einem alten Alem. IV 280 abgedruckten Gebete: Defende me . . . ab omnibus 281 malis. In einem jüdischen Amulett von einer Berliner Zauberschale aus Mesopotamien (Reitzenstein a. a. O. 291, 3) werden dem Menschen 248 Glieder zugeschrieben.

Folgende Krankheiten und ihre Erreger werden in unseren Texten genannt.

20, 13: βασχανία,<sup>3</sup>) 26, 17. böser Blick; ἀβάσχαντον εγιείαν erfleht der Betende bei A. Dieterich, Abraxas 197, 2. Die heutige Bezeichnung dafür ist nach O. Jahn<sup>4</sup>) χαχὸ μάτι. nach Abbott S. 139 einfach μάτι. Der Glaube daran ist noch weit verbreitet, wie Wachsmuth (a. a. O. 33 und 60, mit Nachträgen zu Jahn) und Georgeakis-Pineau (am S. 52, 1 angef. O. 343 ff.) bezeugen.

20, 15: κατάδεσμος, das ist der technische Ausdruck für den Bindezauber, wie er durch Bleitafeln geübt wurde. s. Wesselys Indices. Bei Luc. 13, 16 wird Krankheit als eine Bindung bezeichnet: Γιν ἔθησεν δ Σατανᾶς, vgl. 30, 12: δεθείς τὴν γλώτταν. Natürlich kann sich das Binden auch auf andere wichtige Körperteile beziehen, wie wir aus Abbott S. 358. 23; 360, 55; 361, 59 sehen.

<sup>1)</sup> Drechsler, Schlesiens volkstümliche Überlieferungen II 2, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) G. Lammert, Volkmedizin und medizinischer Aberglaube in Bayern, Würzburg 1869, S. 267.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) An dieser Stelle werden besonders viele Krankheiten aufgezählt: so tut es z. B. auch die assyrische Beschwörung bei Thompson a. a. O. I 145, 95. — Über die persönlich gedachte Baszaria s. Reitzenstein a. a. O. 297, 2.

<sup>4)</sup> Über den Aberglauben des bösen Blicks bei den Alten, Berichtsüber die Verhandlungen d. Kgl. sächs. Ges. d. Wiss., phil.-hist. Kl., 7. Bd. (1855) 32.

20, 15: ζήλος soviel wie Mißgunst, Neid, es steht ja auch neben φθόνος, eben so in einem Gebete für eine Kindbetterin bei Goar a. a. O. 261 Z. 11 v. u.: ἀπὸ ζήλον καὶ φθόνον καὶ ἀφθαλμῶν βασκανίας. In einer εὐχὴ εἰς λίμνην ebd. 558 Z. 15: ἀπὸ φθόνον καὶ ζήλον καὶ κακῶν ἀφθαλμῶν. Ζήλος wird auch bei Vassiliev 333, 5 genannt.

36, 27: ααβούοη, Krebs.

26, 16: μαγία, Behexung.

- 15, 20: δυσουρία. Wenn sich bei Vassiliev 326, 7 neben diesem Worte τρισουρία findet, so kann ich das nicht anders erklären, als daß man das Wort als δισουρία (so steht auch cod. Marc. II 163, 63 v, dies Gebet stimmt mit dem bei Vassiliev fast wörtlich überein; auch die Lesart oben S. 15, 20 kommt der genannten Form nahe) verstanden und danach steigernd τρισουρία gebildet hat, wie ja die Zusammensetzungen mit τρις gewöhnlich einen höchsten Grad bezeichnen. Was die Krankheit betrifft, so vergleiche man Aetii teir. III serm. III c. 19 (562 C) de dysuria.
- 30, 8: πύρεξις, Fieber, bei Vassiliev 332, 10 v. u., die gewöhnlichere Form ist πυρετός. Luc. 4, 39 erscheint πυρετός als Dämon.
- 28, 1 f.: ψίγον δεντεραίον, τριταίον, τεταρταίον, s. Wünsch Def. tab. IX, wo wir CIA III 1423 πνοετῷ . . . τεταρταίο, auf einer kretischen Tafel πνοετῷ τριταίον καὶ τεταρταίον lesen; bei den Ärzten wird tertiana, quartana außerordentlich oft erwähnt, auch bei Plin. n. h. XXI 166, XXII 50, XXVIII 86. Eine ähnliche Spezialisierung der Krankheit finden wir in einem alten Arzneibuche des 15. Jahrhunderts 1): "Der kalden gicht, der heysen gicht, der zeetteruen gicht, der bebenden gicht, der blutenden gicht".
- 19, 16: συγκαμινία, nach späten Autoren eine Augenkrankheit, cf. Du Cange s. v. συκάμινου.<sup>2</sup>) Ob wir für unsern Text diese Bedeutung annehmen dürfen, erscheint nach Z. 16 f. fraglich.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Klapper a. a. O. 26; noch ausführlicher bei Lammert a. a. O. 266, wo 25 Gichtarten aufgezählt werden.

<sup>2)</sup> Σύχον, είδος παθηματος, ἀεὶ ὶν τοτς ὸς θαλμοτς καὶ οἰκ ἐν ἄλλος τινὶ μέρει τοῦ σώματος, ὅ φασιν ἰδιωτικῶς Συχάμινον.

- 20, 14: garraoia. 24, 16 verspricht der böse Dämon: ἐκεῖ ποτε οίτε φαντασίαν ποιήσω, Φανταζομένη heißt Pap, brit, CXXI 956 (Denkschr. d. Kais. Ak. 42. Bd.) eine von Phantasmen geängstigte Frau. Du Cange erklärt φαντασία als somnus venereus. Für unsere Stelle paßt wohl besser, was Fiedler 1) von der Krankheit φανιασία erzählt. In der Gegend von Liwadia, dem alten Lebadea, westlich vom Kopaissee wird in einer Sage von einem reichen Hirten berichtet: da befiel ihn ein Übel, was auch jetzt dort nicht selten sein soll. es heißt Phantasia, eine Gemütskrankheit, bei welcher der damit Befallene alles zu wissen, zu verstehen und machen zu können glaubt, was er doch nur erst hörte, las oder den Anfang lernte, auch bedarf es manchmal das alles nicht, sondern es entsteht aus dem Besitz von Geld oder Gütern: das war hier der Fall. Der reiche Hirt wähnte nun in seinem Übermut der Erste des Landes zu sein usw.2)
- 20. 14: φαρμαχία wohl Behexung, der davon Getroffene heißt φαρμαχωθείς (30, 26); s. Platons Sympos. 194A; Theokrits Φαρμαχεύτριαι, Pap. Lond. CXXII 34.
- 20. 14: qθόνος, 21, 31: qθόνον κατάρα, gewiß mit dem bösen Blicke verwandt.
- 20. 13: φοβερισμός, etwas ähnliches wie φανιασία, ein Erschrecken durch φόβοι, Gespenster. Daß φόβος das bedeuten kann, zeigt A. Dieterich (Abrax. S. 89) unter Verweisung auf ein Amulett πρὸς δαίμονας καὶ φόβοις (Kaibel IGSI 2413, 8) und (S. 90) auf Ps. 91, 6. Außerdem sei auf Haupts Carmen graecum de viribus herbarum (Index lect. univers. Berol. per sem. hibern. 1873.4) verwiesen, wo es X 130 heißt: πρός τε φόβοις τοὺς γινομένοις καὶ δαίμονας ἐχθρούς. IV 51, XIV 203, und auf Wessely (a. a. O. 68) Pap. CXXIV 25: φόβοις καὶ φαντασμούς.3)

20, 17: έδροφόβος, Wasserscheu. Dem ganzen Zusammen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reise durch alle Teile des Königreiches Griechenland, Leipzig 1840, I 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> W. Kroll erinnert mich daran, daß in der Koine gartasia Selbstgefühl. Stolz bedeutet, verweist aber zugleich auf pap. Paris. 2701, Lond. CXXI 589, 956, CXXIV 25.

<sup>3)</sup> S. a. L. Deubner, Athen. Mitt. XXVII 253ff.: Phobos.

hange nach muß man freilich eher eine Ortsbezeichnung erwarten (s. Index 2b u. d. W.).

20, 13: qqin, Fieberschauer. Mit anderen Bezeichnungen für Fieber auch CIA III 1423, ferner bei Vassiliev 332 a' 8, das aus demselben Codex wie 20, 7 ff. stammt. Zwischen beiden Gebeten besteht große Ähnlichkeit.

An zweiter Stelle seien die durch den Zusatz von δαίμων, aνεξμα u. dgl. ausdrücklich als Wesenheiten charakterisierten Leiden angeführt. Die in unseren Texten erwähnten Dämonen sind wohl alle im Volksglauben zuhause; noch heutzutage leitet das Volk in Griechenland 1) die Krankheiten von bösen Dämonen her (Wachsmuth a. a. O. 58). Das Christentum konnte den Glauben an sie nicht ausrotten, erzählt es doch in seinen Evangelien selbst soviel von πνεύματα und δαιμόνια und ihrer Bannung durch Christus und seine Jünger. Azáθαρτα, πονηρά πνεύματα oder δαιμόνια werden die Geister. wie im Neuen Testamente, auch hier gewöhnlich genannt, z. B. 8, 20, 21, 33; 9, 6, 24; 20, 24; so steht 10, 4 zusammenfassend παν δαιμόνιον απάθαστον παὶ παπόν. Wenn es 9, 6 πνευμα ἀντικείμενον heißt, so ist das wohl eine Erinnerung an die Bezeichnung, die 2. Thessal. 2, 4 dem Antichrist gegeben wird. In apokryphen Schriften wird der Satan oft & artizeiueros genannt, z. B. in den Palaea historica, Vassiliev 189, 15, in der Apocalypse des Johannes, Tischendorf 87, 12. Einmal (21, 1) wird die Zahl der Dämonen angegeben: μύρια ἐνναπισχίλια εννακόσια εννενήκοντα έννεα, vgl. Vassiliev 332α, wo wir dieselbe Zahl haben. Nur glaube ich, daß in dem dort folgenden fueig of ein futov steckt, ein eigentümlicher Zusatz, über den vorhin (S. 73) gesprochen worden ist. Es ist wohl sicher, daß diese Zahl aus der allgemein bekannten Vorliebe für die Dreizahl und deren Vielfaches entstanden ist: über die Beliebtheit von 3, 9, 27 bei den Römern s. H. Diels. Sibyllinische Blätter, Berlin 1890, S. 40-43. In der 1. Anmerkung auf S. 40 bemerkt Diels u. a.: "Wie weit die Zahlen-

<sup>1)</sup> Der gleiche Glaube ist als jüdisch aus dem Neuen Testamente hinlänglich bekannt; s. Kroll, Alte Taufgebräuche, Arch. f. Rel.-Wiss. VIII Beiheft 36, 1; Reitzenstein a. a. O. 187.

spielerei bei den Römern getrieben wurde, beweist die Tatsache, daß i. J. 217 . . . . die gewöhnlich für die ludi Romani ausgesetzte Summe von 200 000 auf 333 333 ½ Sestertien erhöht ward; Liv. XXII 10, 7 (vgl. CIL III 6065)". In der Vita S. Zosimae (Vassiliev 177, 4 v. u.) wird vom Teufel erzählt: συνῆξεν μει' αὐτοῦ χιλίους τριαποσίους ἐξήποντα δαίμονας, in den Quaestiones S. Bartholomaei (ebd. 15, 7 v. u.) lesen wir: ἀπῆλθεν ὁ Βελίαρ πατεχόμενος ὑπὸ ἐξαποσίων ἐξήποντα τριῶν πυρίνων ἀλύσεων δεδεμένος. Nach den Quaestiones Jacobi (ebd. 321, 11) hat der von Christus begnadigte Schächer 99 Morde begangen.

Beinamen spezialisieren die große Zahl¹) der bösen Dämonen. Gerade dadurch erst, daß sie richtig benannt werden, kommen sie in die Gewalt des Beschwörenden (A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie S. 111); so wird, um keinen auszulassen, 22, 2 hinzugefügt δαιμόνιον καὶ μὴ ὀνομαζόμενον. Ganz dem Volksglauben entspricht es. wenn die Eigenschaft, die sie dem Menschen anheften, ihnen selbst beigemessen wird, so begegnet uns 22, 1: ἀμβλυκὸν δαιμόνιον, 20, 18: τυφλόν, 9, 1: κωφὸν καὶ ἄλαλον πνεῦμα, 20, 18: κωφὸν δαιμόνιον, 22, 2: ἀνέργειον καὶ ἄλαλον, 11, 2f.: κωφά, ἄλαλα, μογγά, ἀναίσθητα πνεῦματα, mit dem Zusatz τὰ κρατοῦντα γλῶσσαν. — Ὁ δεθεὶς τὴν γλῶτταν καὶ οὐδὲν δυνάμενος τῷ λάλη εὔγλωττα (30, 12 mit krit. App.) ist ihr Werk.

Ganz ähnlich sind die Dämonen, die bei Abbott a. a. O. 361, 63 genannt werden. Und wer möchte die auffallende Ähnlichkeit nicht bemerken, die zwischen unsern und den bösen Geistern bei Thompson (I 129) besteht: Or an evil demon that gibbereth | And bindeth hands and feet, | Or an evil demon that hath no mouth, | Or an evil demon that hath no limbs, | Or an evil demon that cannot hear, | Or an evil demon that hath no form | . . . Or an evil demon stealing sleep away | Ready to carry off the man.

Ich möchte hier noch auf ein vielbehandeltes Wort eingehen, das sich in einem auch im cod. Barberin. III 3 stehenden, schon von Vassiliev (336 ιβ) herausgegebenen Gebete findet,

<sup>1)</sup> Siehe die lange Reihe bei Goar a. a. O. 580 Z. 11 ff.

das Wort άδεληικόν. Wir begegnen ihm noch in einem ähnlichen Gebete derselben Hs. (¿ξορχισμός είς τὸν αὐτὸν ἀσθένειαν. Vassiliev 337, 14). Das erste Gebet hat Fournier Mém. de la soc, ling, IX 399-405 behandelt, ohne das fragliche Wort erklären zu können. Benigni¹) will im Titel περί ιοῦ δελφιχοῦ sc. πάθους schreiben und erklärt: delphische Krankheit, d. h. Hysterie, Epilepsie. Pétridès<sup>2</sup>) schlägt Δελφικοῦ vor, was er mit Δελφική zusammenbringt, dem Namen eines Engels in der jüdischen Cabbala, er zitiert Schwabs Angelologie (a. a. O. 215), wo bei dem Namen בלפת בלפת בלפת בלפת als Erklärung hinzugefügt wird: trépied de Delphes. Beide Gelehrte müßten nun wenigstens, da ådelgizor unzweifelhaft überliefert ist, zur Annahme eines α-Vorschlags vor ursprünglichem δελφικοῦ ihre Zuflucht nehmen, denn man darf doch nicht so ohne weiteres über das α hinweggehen. Das wäre eine mögliche, wenn auch nicht sehr wahrscheinliche Erklärung.

Ich will eine andere Erklärung versuchen. In seinem Volksleben der Neugriechen bemerkt B. Schmidt (S. 92), nachdem er über die Dämonen und ihre Bezeichnungen gesprochen hat: "Hierzu kommt nun noch eine Reihe euphemistischer Bezeichnungen . . . φίλοι, ἀδερφοί in Arachoba auf dem Parnassos, woselbst beide Ausdrücke besonders des Nachts angewendet werden".

'' Αδερφοί ist natürlich weiter nichts als ἀδελφοί, wozu das regelmäßig gebildete Adjektivum ἀδελφικός lautet. Wenn also ἀδερφός gleich δαίμων ist — und diese euphemistische Bezeichnung wird gewiß weiter verbreitet sein als B. Schmidt angibt —, so ist ἀδελφικόν gleich δαιμονικόν, bedeutet ein von einem Dämon gesandtes Übel, vielleicht Hysterie, Epilepsie. Krankheiten, die man ja gern mit euphemistischen Namen belegte. Und wirklich steht am Ende unserer Beschwörung, wo es doch wohl darauf ankommt, die eingangs genannte Krankheit noch einmal mit dem dort gebrauchten oder einem verwandten Namen zu nennen: ἐλέησον τὸν δοῦλόν σον ὁ δεῖνα ἀπὸ τὸ δαιμονικὸν σχίον.

<sup>1)</sup> Bessarione II (1897,8) 374-388: Una formula magica bizantina.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Revue de l'orient chrétien V 597 ff.: Une formule magique byzantine.

Mit diesem σχίον ist uns aber eine neue Schwierigkeit gegeben. Die Vermutung Uspenskijs τὴν δαιμονικὴν ἰσχόν wird man nicht gutheißen; Pétridès denkt an τὸν δαιμονικὸν ἴσκιον (ombre), eine Änderung, die nicht nötig ist; denn Polites, der a. a. O. 1064 auch auf unsere Stelle zu sprechen kommt, macht darauf aufmerksam, daß mgr. σχίον gleich σχιά sei, δαιμονικὸν σχίον wäre demnach soviel wie dämonisches Schattenwesen. Gewiß verständlich, vielleicht nur etwas pleonastisch.

Ich will eine andere Deutung vorbringen, die ich freilich nicht als die einzig richtige ausgeben möchte. 15, 22 ff. finden wir nebeneinander ξμίχρανον und κράνιον, beides bezeichnet offenbar dasselbe: Kopfschmerz. Bei Vassiliev 334 d' lesen wir das Wort huioxior, das scheint mir nach huixoavor gebildet: während hier aber der erste Bestandteil des Wortes seine ursprüngliche Bedeutung noch wahrte, huizoaror bedeutet ja Schmerz des halben Schädels, ging diese in anderen Zusammensetzungen in die Bedeutung von "einseitig" über, verschwand vielleicht ganz, und wie ἡμίκοανον Kopfweh schlechthin bedeuten konnte (Migräne), so bedeutet hier huiozion Hüftweh. indem sein zweiter Teil nichts weiter ist als die neugr. mit i-Aphärese gebildete Form von logior, Hüftknochen, Hüfte; s. 34, 14: πρέμασον είς τὸ σκίον τοῦ ἀνθρώπου. Daß das Wort ξμίσκιον in einem έξορκισμός διὰ τὰ νεφοά steht, dürfte für meine Erklärung sprechen. In derselben Formel findet sich nun auch σχίον im Sinne von ημίσχιον, wie wir vorhin χράνιον neben ημίπρανον fanden; daß es mit ημίσπιον gleichbedeutend sein muß, geht wohl aus den Worten hervor: φεῦγε σχίον, φεῦγε ξμίσχιον, δ βασιλεύς τὸν ἄδον (sic) σε δεσμεύει. So ware denn τὸ δαιμονικὸν σκίον ein von einem bösen Dämon gesandtes Hüftweh. Das wäre dann die eigentliche Bedeutung von τὸ άδελαικόν, dem Worte, von dem wir ausgingen. Ich will noch erwähnen, daß mir auch die gegen dieses Übel vorgeschriebene Behandlung mehr zu einem körperlichen Leiden als zur Vertreibung eines Gespenstes zu passen scheint.

36, 23 ff. wird ein Dämon mit einer Pflanze 1) verglichen.

<sup>1)</sup> Ähnlich wohl im italienischen Texte 19, 21: non possi fari sutta Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten III. 22

Auf diesen Vergleich weist schon der Anfang hin: ἐξορχία τοῦ παραχλαδίου, d. h. des Seitenschößlings, des Wildlings. Zeile 20 ff. werden diesem Dämon folgende sieben Farben beigelegt: ἄν ἔναι βένειον ἄν ἔναι ἄσπρον ἄν ἔναι μαῦρον ἄν ἔναι ξανθὸν ἄν ἔναι κόκκινον ἄν ἔναι μαῦρον ἄν ἔναι ξανθὸν ἄν ἔναι κόκκινον ἄν ἔναι φούσιον. Vassiliev teilt S. LXVIII aus cod. Borbon. II c 33 ein Gebet mit, unter der Überschrift: Εὐχὴ εἰς τὴν ἐπιληψίαν ἤγουν εἰς τὸ γλυκύν, ¹) darin finden sich die Farbenbezeichnungen τὸ κίτρινον, τὸ πράσινον, τὸ βένειον, τὸ κόκκινον. In einem von Wessely herausgegebenen Papyrus der Wiener Sammlung (R 1), der wohl aus dem 4. nachchristlichen Jahrhunderte stammt, werden die 7 Himmel angerufen (v. 13 ff., Wessely a. a. O. XLII 66), dabei stehen die Attribute ὑακίνθινος, ἀδαμάντινος, χρυσίτης, ἐλεφάντινος. unzweifelhaft bedeutet auch das beim vierten stehende Wort μαλακηκτος eine Farbe, ob γαλακικος?

Zur Erklärung zitiere ich Anz²) (a. a. O. 78): "Unsere Hauptquelle dafür (nämlich für die Mithrasmysterien) ist Celsus, der in seinem λόγος ἀληθής berichtet, die Mithrasmysterien hätten als Symbol der 7 Planetensphären und des Durchganges der Seele durch sie zum obersten Himmel eine siebentorige Leiter, an deren oberem Ende ein achtes Tor sich befinde. Die sieben untersten Tore seien der Reihe nach dem Saturn, der Venus, dem Jupiter, Merkur, Mars, Mond und der Sonne geweiht und demgemäß durch verschiedenfarbige Metalle gekennzeichnet, nämlich Blei. Zinn, Kupfer, Eisen, Mischmetall, Silber, Gold; s. Origenes c. Cels. VI 22 L 19 p. 336 ff." Ebd. S. 84: Am Turm zu Babel, den Herodot I 181 beschreibt, hatte jedes der sieben Stockwerke dem "Planeten entsprechend, dem es geweiht war, seine besondere Farbe".3)

radicali; vgl. Plin. n. h. XXVH 131, wozu Heim a. a. O. 478 bemerkt: Morbus cum pullo, surculo plantae parasiticae (cf. Cato rer. rust. 51, 1; 133, 1) comparatur atque ne sursum neve deorsum crescat, a mago oratur. ('f. Garg. Mart. 19: subula neceris ne radices agas. S. a. Heim p. 493.

<sup>1)</sup> Wohl ein ähnlicher Euphemismus wie in ἀδελφός usw. S. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. dazu A. Dieterich, Mithrasliturgie 186. An eng verwandte ägyptische Vorstellungen erinnert Reitzenstein Poim. 9, 3; 364.

<sup>3)</sup> W. Kroll teilt mir aus Vettius Valens, einem unedierten Astrologen des 2. nachehristl. Jahrhunderts, gütigst mit VI 2: διὰ ποίων αλτίων τοιωύτως χροιαϊς τοὺς ε΄ πλάνητας καὶ τὴν Σελήνην καὶ τὸν Ήλιον οἱ παλαιοὶ

Die sieben Farben, ursprünglich den Planeten, den Toren der sieben Himmel eigen, werden auf die Beherrscher dieser sieben Himmel übertragen worden sein, schließlich sind sie als Dämonenattribute überhaupt gebraucht worden.

Den Charakter des Dämons bezeichnet das Beiwort έπιφθονικός (21, 31), seine Herkunft ἐπίπευπτον (20, 14), πεπτικόν (24, 15), s. Vassiliev 326, 2: ἐπιπεμπτικόν, 26, 13 wird vom Teufel gesagt ἔροιψεν ... νόσον, vgl. damit Vassiliev 325, 14 v. u.: νόσος βλαβερά, νόσος χαλεπή, νόσος δεινή προσγινομένη, ἐπιπεμπτική καὶ πεποιημένη. Danach ist wohl bei Abbott S. 365 die Stelle νόσου χαλεπης, νοσωδύνης, πεμπτικής καὶ πεμπτημένης zu verbessern in νόσου δεινής, π. κ. πεποιημένης. Den Sinn von ἐπιπεμπτικός hat wohl auch das ἐπακτόν 1) der cyprischen Tafel No. 3545 Bechtel, vgl. Wünsch Def. tub. XII a. In dem von Haupt herausgegebenen Carmen graecum de viribus herbarum steht II 22: πρός τε πόνον κεφαλίς καὶ δαίμονας ήδ' ἐπιπομπάς. Du Cange erklärt ἐπιπομπή durch daemonum immissio; vgl. ferner Wesselvs Index s. v. ἐπιπουπή, und Theod. Priscian. 352, 12: ad omnes spiritus inmundos, ad umbras immissas.

Die Art dieser immissio wird 10, 8 f. genauer angegeben:

έτετωσσαν, Catal. cod. astrol. gr. V 2 p. 8. Über Vettius Valens s. Riess bei Paul y-Wissowa II s. v. Astrologie 1815. 1822. Der Freundlichkeit von R. Wünsch verdanke ich folgendes Stück aus cod. Vatic. Pal. gr. 141 f. 214 r: ότι τῶν ζ΄ πλανήτων τὰ χοώματα τῶν τε μετάλλων και τινων

ἀνθέων ἀναλογοῦσι τοτς χρώμασι· πρόνος μὲν μολύβδω (die 2. Hand hat v durchgestrichen und v darübergeschrieben) καὶ ὁακίνθω. ζεὺς δὲ ἀργύρω ἀετός λύκος λέων

καὶ κοίνω, ἄφης σιδήρω καὶ τω, ήλιος χουσίω καὶ πορφύρω ὁόδω, ἀφροδίτη περιστερά δράκων ἢ ἀνέ . . βοῦς κασσικέρω καὶ ἀγαλλίδι ἐριῆς χαλκῷ καὶ ἐρυθορδάνω, σελήνη δὲ ὑέλλω καὶ ναρκίσσω. Das stammt aus der von Wünsch in der Einleitung zu Lydus de mens, p. Lff. charakterisierten Exzerptsammlung. — Daß die Ägypter den einzelnen Göttern bestimmte Farben zuwiesen. bemerkt Reitzenstein a. a. O. 132.

<sup>1)</sup> Wünsch verweist auf Sophoel. Trach. 491: νόσον ἐπαπτόν. Im cod. Parisin. gr. 2316 (Reitzenstein a. a. O. 298) sagt der Dämon: πᾶσαν νόσον ἐπάμω τοῖς ἀνθρώποις. Diese Stellen bestärken mich in meiner Vermutung 20, 21.

ἢ δθενδή τοτε ἔσται ἔρχόμενα ταῦτα τῷ ἔμφυσήματι τὰ ἔναέρια καὶ ἀκάθαρτα πνεύματα, also durch Anhauch. Andrerseits kann ja Anhauch auch heilend wirken; in der Diaboli contradictio Jesu Christo (Vassiliev 9, 11 ff.) sagt Christus zum Teufel: οὐκ ἔμπτύω σε οὐδὲ ἔμφυσῶ σε, τὸ γὰρ πτύσμα μου ἴαμα καὶ δύναμίς μοῦ ἔστιν, ὁ δὲ ἔμφυσισμός μου πανάγιον (πνεῦμα) ἔκπορεύεται ἔκ τοῦ στόματός μου.)

Was die bösen Dämonen dem Menschen alles antun, davon spricht 11, 3 ff. ausführlich: τὰ τρίζοντα ὀδόντα (Marc. 9, 18), τὰ κινοῦντα σιαγόνα, τὰ ξηραίνοντα τὰ ὀστᾶ (Marc. 9, 18), τὰ συνέχοντα καρδίαν, wobei ich an das Herzgespann deutscher Gebete erinnern möchte, τὰ παραλυτικοῦς ποιοῦντα, man denke an das Wüten böser Geister im Neuen Testamente, z. B. Luc. 9, 39. 42 (20, 16 καταρρηπικόν). — 11. 5 ff.: τὰ ἰνδάλμασιν²) ἐκταράσσοντα, τὰ ληθάργους ποιοῦντα, wohl eine Tätigkeit der ἀνέργεια κυνύματα (22, 2), τὰ εἰς κύπην ῥίπτοντα, τὰ εἰς πῦρ βάλλοντα, τὰ εἰς ΰδατα βυθίζοντα, τὰ εἰς ἐρήμους ἐλαύνοντα, τὰ εἰς τάσους διώκοντα.

20, 22: τὸ ὑῆσσον τὴν κεφαλὴν τοῦ ἀνθρώπου, vgl. Vassiliev 333, 8: δαίμονα τὸν . . . . παραχρηματίζοντα τὸν ἄνθρωπον τὸν διαστρέφοντα τὸ πρόσωπον τοῦ ἀνθρώπου εἰς τὰ ὀπίσω.<sup>3</sup>)

Andere Beiwörter gehen auf Geschlecht und Gestalt der Dämonen: 20, 18 ἢ ἄρσεν ἢ Φῆλν, Vassiliev 332, 7 v. u.;

<sup>1)</sup> Anhauchen spielt in Brauch und Glauben der alten Christenheit eine große Rolle. Der Priester haucht den mit dem Gesichte nach Osten zu aufgestellten Katechumenen dreimal an; s. Goar a. a. O. 277 Z. 10 ff.: Καὶ ταφνοᾶ αὐτοῦ ὁ ἱερεὺς τὸ στόμα, τὸ μέτισπον καὶ τὸ στῆθος, λέγουν Εξέλασον ἀτ' αὐτοῦ, πᾶν πονημὸν καὶ ἀκάθαρτον πνεῦμα. Zu dem nach Westen gewendeten Katechumenen sagt er dann: καὶ ἐμφύσησον καὶ ἔμπινσον αὐτῷ sc, τῷ σατανᾶ); s. auch S. 279, 280, 284, 7. So haucht die zum Christentume bekehrte Pelagia (Usener a. a. O. 12, 6) den Teufel an, worauf er verschwindet. Weiteres über die Kraft des Anhauchens s. bei Marcellus Emp. 16, 46; Tertull. Apol. 23, 8; Anal. Bolland. XVI 21; Wünsch, Hess. Bl. f. Volksk. I 134 ff.; Radermacher. Rh. M. LX (1905) 315; Heim a. a. O. 481, 1.

<sup>2)</sup> Plato Rep. 381 E: μηδ' αι έπο τούτων εναπειθόμεναι αι μητέρες τὰ παιδία ἐκδειματούντων, λέγουσαι τοὺς μύθους κακῶς, ὡς ἄψα θεοί τινες περιέρχονται νύκτωρ πολλοίς ξένοις καὶ παντοθαποις ἐνδαλλόμενοι.

<sup>3)</sup> Bei Grässe, Sagenbuch des preuß. Staates II 617, dreht der Teufel einem Schatzgräber das Gesicht rückwärts.

Pap. Paris. 345: ὅστις ποτ' εἶ εἴτε ἄρρην εἴτε Φῆλυς, Wünsch Def. tab. XV<sup>a</sup>, der auf CIG III 58, 58<sup>b</sup> verweist. Auf einer cyprischen Inschrift des 3. Jahrhunderts lesen wir δαίμονες... ἄνδριοι (ἤδὲ γύναιοι), so von Wünsch (XVIII) nach IGSI 872, 5 Φηλυπῶν καὶ ἀρρηνικῶν ergänzt mit der Bemerkung distinctio gnosticae originis; Reitzenstein a. a. O. 298: καὶ πῶν ἀκά-θαρτον πνεῦμα ἄρσεν καὶ δῆλυ.

20, 18 f.: τοίμος φον ἢ δράχων ἢ δράχωνα. Von δράχων und δράχισσα erzählen neugriechische Sagen und Märchen sehr gern. s. B. Schmidt a. a. O. 190; Polites a. a. O. I 208—218. Für τρίμος φον dürfen wir vielleicht eine dunkele Erinnerung an die Έχάτη τρίμος φος annehmen.

20, 15: μεταβαλλόμενον ἐν χαρακτῆρι † αν ἰοῦν, 20, 19 f.: δαιμόνιον τὸ μεταβαλλόμενον ἐν χαρακτῆρι ἀνθρώπου, s. Vassiliev 332, 8 v. u.: ἀλλοιούμενον ἢ μορφούμενον, Parthey a. a. O. Pap. I 117 ff.: μεταμορφοῖ δὲ εἰς ῆν ἐὰν βούλη μορφὴν θη ρός ... πετηνοῦ, ἐνύδρου, τετραπόδου, ἑρπετοῦ. Vgl. damit 23, 7 ff.: 2. Korinth. 11, 14: δ Σατανᾶς μετασχηματίζεται εἰς ἀγγελον φωτός. Auch die Verwandlungsfähigkeit der Neraiden, deren B. Schmidt a. a. O. 106 und 116 gedenkt, sei erwähnt, ebenso, daß die Ortsgeister als Schlangen, Eidechsen, sonstige kriechende Tiere, aber auch als Vierfüßler erscheinen können (ebd. 184).

11, 4: τὰ σκυθρωποειδη, τὰ μοσχοειδη 1).... τὰ ληφοειδη.
20, 23: στρεγγίζον ὡσεὶ ἔριφος, vgl. Acta 8, 7: πνεύματα ἀκάθαρτα βοῶντα μεγάλη φωνη, Wessely Pap. R 1, 34 f. (a. a. 0. 66): ὁρχίζω ὅσα ἐστὶν πνεύματα η κλαίοντα η Γελώνια φοβερά, wozu er bemerkt: "In dieser Zusammenstellung wird es wohl auffallen, aber nicht befremden, die Γελώνια πνεύματα zu finden, offenbar eine Reminiszenz an die Γελώνια πνεύματα zu finden, offenbar eine Reminiszenz an die Γελώνια πνεύματα zu finden, offenbar eine Reminiszenz an die Γελλώ .... Oder γελῶντα?" Ich möchte mich für das letztere entscheiden,²) φοβερά also als adverbiellen Akkusativ dazu auffassen, γελῶντα steht dann in wirksamem Gegensatze zu κλαίοντα. Als Erklärung dazu könnte man etwa στρεγγίζειν ὡσεὶ ἔριφος unseres Textes ver-

<sup>1)</sup> B. Schmidt (a. a. O. 105) erzählt, daß man sich in Neugriechenland die Neraiden auch mit Ziegenfüßen dachte, S. 153 von einem wie ein Bock schreienden Dämon.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wesselys Meinung stimmt zu Reitzenstein a. a. O. 298, 2.

wenden. Man könnte aber auch, darauf macht mich R. Wünsch aufmerksam, an τελώνια denken, einen Namen, der auf alte heidnische Vorstellungen zurückgeht, s. B. Schmidt, Volksleben S. 171 ff.; Polites a. a. O. I No. 975—977; II S. 1234 ff. (auch S. 860 f.).

11,2: τὰ πνεύματα τὰ οὐρανοειδῆ, τὰ ἀστεροειδῆ, s. Luc. 10, 18: Εθεώρουν τὸν Σατανᾶν ὡς ἀστραπὴν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ πεσόντα.

Häufig werden diese Dämonen so persönlich gedacht, daß eine Geschichte von ihnen erzählt werden kann. Das ist eine besondere Art des Zauberspruches, die schon in den *Papyri magicae* vorkommt (A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie S. 20, 13).

23, 1 ff.: Der Erzengel Michael kommt vom Berge Sinai, da begegnet ihm die Abyzu mit den Leiden der Menschen und den aus dem Himmel geschleuderten Dämonen (2. Petr. 2, 4). Auf die Frage, 1) wer sie sei, wohin sie gehe, antwortet sie: "Ich bin die, die die Leiden der Menschen hat, Leibes und der Seele, ich teile Schläge und Stöße aus."

Wie Gustav Meyer²) bemerkt, ist bei den Neugriechen "geschlagen werden" ebenso wie "getreten werden" ein üblicher Ausdruck bei Leiden, deren Entstehung man gespenstischem Einflusse zuschreibt. Das ist auch alter Glaube, s. die unten aus Xenoph. Ephes. (V 7, 7) zitierte Stelle; Reitzenstein a. a. O. 28: συντηφήσας με έγιῆ ἀσινῆ ἀνειδωλόπλημιον ἀπληγον ἀθάμβητον . . . διαφύλαξόν με έγιῆ ἀσινῆ ἀνειδωλόπλημιον, vgl. Riess, Rh. M. IL (1894) 181. Ähnlich spricht man von κατάπληξις, "wenn Bäume im besten Triebe plötzlich aus Saftüberfluß absterben, die Blätter nicht gelb werden. sondern plötzlich welken und noch grün am Baume verdorren".³)

Weiter antwortet der Dämon: "Ich gehe in ihre Häuser als Schlange, als Drache, als kriechendes und vierfüßiges Tier."

Von der Verwandlungsfähigkeit der Dämonen war schon auf S. 85 die Rede. Bei der Verwandlung in eine Schlange wird man zunächst nur an das Tier denken, den Gedanken

<sup>1)</sup> Diese Frage der Exorzisten war typisch, s. Lucian Philops. 16.

Neugriechische Studien II 79 (Sitzungsberichte der Kaiserl. Akad. d. Wissensch. zu Wien, 1893, phil.-hist. Kl., 130. Bd).

Fra as Synopsis plantarum florae classicae, München 1845, S. 35.

aber an die alt- wie neugriechische Anschauung, die in der Schlange eine Erscheinungsform der Ahnen- oder Totenseele sieht (Rohde, Psyche Ind. s. v. Schlangen; Polites a. a. O. 1081 ff.), und an die alttestamentliche sowie besonders gnostische Anschauung von der Schlange als "der dem Göttlichen widerstrebenden Macht der Finsternis" (A. Dieterich, Abraxas 113) nicht ganz von der Hand weisen. In der Pistis Sophia (hgb. von Petermann-Schwartze, Vers. lat. 87. 26) heißt es vom Bösen: προβολή Αὐθάδους convertit se in μορφήν serpentis, altera rursus convertit se in μορφήν serpentis basilisci, cui sunt septem capita, alia rursus convertit se in μορφήν δράποντος. Auf Amuletten, die Schlumberger veröffentlicht hat, heißt es von einer Krankheit (a. a. O. 91 f.) ὡς ὅσις εἰλύεσαι.¹) Pin eau und Georgeakis (a. a. O. 223) geben ein griechisches Volkslied, in dem sich Charon in eine schwarze Schlange verwandelt.

Danach erzählt der Dämon unseres Zaubertextes weiter, was er alles Böses schafft: 2) "Ich mache der Frauen Milch erkalten, ich lasse die Kleinen aus dem Schlafe schrecken, lasse sie weinen und um sich schlagen, ich werfe sie aus ihrem Bette, ich mache, daß die Priester einander hassen, daß Männer und Frauen in der Kirche sich nähern, ich störe zwei Stiere auf, daß sie einander töten, ich lasse den Fluß schwellen, daß er Schafe und Rinder vernichtet, ich schleudere Aufruhr ins Meer, daß es die Schiffe versenkt."

Noch einmal fragt Michael nach dem Namen des Dämons; dieser nennt nun nicht den in der Erzählung (23, 3) gegebenen Aβυζοῦ (das bedeutet die Brustlose, im neugriechischen Aberglauben spielt die Μονόβυζα dieselbe Rolle, s. Polites a. a. O. I No. 11—14, 124, 125), sondern sagt (23, 17): παταξαφω καλοῦ-

<sup>1)</sup> Heim a. a. O. 542 n. 238; Drexler, Philol. N. F. XII 594; Roscher, Abhandl. d. süchs. Ges. XVII 35. 65; Jahreshefte des österr. arch. Inst. VI 8.

<sup>2)</sup> So schildert die Baozavoo´en, dem ihr begegnenden Michael ihr Tun, cod. Parisin. gr. 2316 fol. 318 v ff., s. Reitzenstein a. a. O. 297 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im 8. Buche der apostolischen Konstitutionen Kap. 11 heißt es: "Andere Diaconen gehen hin und her und achten auf die Männer und Frauen, damit keine Unruhe entsteht, Niemand winkt" usw. (Probst a. a. O. 264). Es ist jedenfalls interessant, daß auch schlechtes Verhalten in der Kirche dem Einflusse eines bösen Dämons zugeschrieben wird.

μαι ἐν τοῖς ἀρτεμοῖς. So schlägt Heisenberg unter Bedenken für die Lesart der Hs. ταῖς ἀρτέμης vor, er übersetzt: "bei den Gesunden heiße ich Pataxaro", ein Name. den man vielleicht volksetymologisch mit πατάσσω zusammenbrachte. A. Dieterich (Jahrb. f. klass. Philol. XVI. Suppl. 1888 S. 764. 3) bemerkt zu pap. mag. Paris. 3084: φυλασσόμενος παρὰ καθαροῖς ἀνδράσων, daß mit den καθαροῖ möglicherweise die Sekte der Novatianer gemeint sei. Vielleicht ist eine treffende Erklärung für ἐν τοῖς ἀρτεμοῖς in dieser Richtung zu suchen. man könnte freilich auch etwas erwarten wie "bei den Dämonen (Teufeln)".

Auf nochmaliges Drängen gibt der Dämon endlich seine vierzig 1) Namen an, dann schließt er mit Worten, die sehr an die bei Allatius a. a. O. 127 Z. 8 v. u. erinnern: εἴ τις δυνηθή τοῦ γράψαι τὰ δώδεχα ζαισύ μου ὀνόματα, οὐ μὴ εἰσελεύσομαι εἰς τὸν οἶχον usw.

Auch der cod. CV der Madrider Bibliothek (Iriarte a. a. O. 423 f.) enthält das Zwiegespräch des Erzengels Michael mit der Abyzu. Es beginnt: Κατερχόμενος μιχαὴλ ὁ ἀρχιστράτηγος ἀπὸ τοῦ σιναίον ὄρους ὑπήντησε τῆ ἀβυζοῦ ἐχούση τὰ πάθη τῶν ἀνθρώπων, es schließt mit den Worten: οἴτε πέμψω ἄλλο δαιμόνιον κακοποιὸν ἢ φανταστικὸν ἐν τῷ ἀνθρώπων ἢ, οἴκφ ὅπου ἄν εἴη τὸ φυλακτήριον: —

Geht schon aus diesen Worten die engste Verwandtschaft mit unserem Texte hervor, so zeigt sie sich auch in den vierzig Namen des Dämons, die mit denen unserer Handschrift ganz übereinstimmen: von kleinen Unstimmigkeiten muß man bei solchen Wörtern absehen. Der Text der Madrider Hs. ermöglicht uns auch, die drei fehlenden Namen unseres Textes zu ergänzen, es sind dies der dritte:  $Ta\beta v_{s}^{*}ov$ , der zweinunddreißigste  $\Delta v_{\theta}uuvav_{l}$  und der dreiunddreißigste  $Kv_{\theta}u\lambda o_{s}$ . Noch sei darauf aufmerksam gemacht, daß in unserem Texte vor  $qv_{l}vv_{l}v_{l}$  (24, 1) to ze steht, das heißt natürlich der fünfundzwanzigste (Name). Man möchte vermuten, unser Text

<sup>1)</sup> Thumb, Zur neugriechischen Volkskunde, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde II 125, erwähnt den äginetischen Glauben, daß es vierzig Miren gebe. Ein Zusammenhang zwischen diesen und den vierzig Namen des Dämons ist offenbar.

habe eine Vorlage benützt, in der vor jedem Namen die Ordinalzahl stand, wie das 28, 13 ff. der Fall ist, diese Zahlen aber weggelassen und diese eine nur aus Versehen hingesetzt.

Der Abyzu sehr ähnlich ist der 28, 1 begegnende Dämon. mit dem wieder der Erzengel Michael ein Zwiegespräch hat.

In der zweiten Zeile scheint etwas ausgefallen zu sein. ein Stück etwa des Inhalts wie 23, 2, 3. Der Dämon, es ist ein Fieberdämon mit entzündeten Augen (28, 2 f.), spricht: "Ich gehe in eines Menschen Haus als eine Schlange, als ein kriechend, als ein vierfüßig Tier,") um zu vernichten, ich gehe, der Frauen Herz bedrängen und ihre Milch versiegen lassend. Schmerzen bringe ich dem Hause, ich banne die Kleinen.") Siehe, so ist mein Name, Pataxaraia 4) werde ich genannt. und als gebar die hochheilige Gottesmutter das Wort der Wahrheit, da ging ich sie zu verwirren, und ich konnte es nicht und wandte mich schweifend von dannen."

In den letzten Worten möchte man einen Anklang an Apocal. 12, 4 ff. und 20, 8 finden.<sup>5</sup>)

Aufs lebhafteste aber erinnert uns dieses durch die Zauberkraft des Erzengels erpreßte Selbstbekenntnis des Dämons, ebenso wie das vorhergehende, an die babylonische Schilderung des Treibens böser Geister, wie wir sie bei Thompson a. a. O. I 33 lesen: Driving the maiden from her chamber, | Sending the man forth from his home, | Expelling the son from the house of his father, | Hunting the pigeons from their cotes, | Driving the bird from its nest, | Making the swallow fly forth from its hole, | Smiting both oxen and sheep. | They are the evil spirits that chase the great storms, | Bringing a blight on

<sup>1)</sup> Auch dieses Stück hat seinesgleichen im cod. Parisin. 2316 (Reitzenstein a. a. O. 298f.). Παξαφέα heißt dort der Dämon; Z. 8 v. u. ist kaum in Ordnung, man wird τετφάποδα ἐξαλείνω nach unserem Texte verbessern, das erste Wort als τετφάποδον jedenfalls noch zum Vorhergehenden ziehen müssen.

2) S. 23, 8f.

<sup>3)</sup> Heisenberg bemerkt zu ἀποδένω: "Es ist wohl soviel wie bezaubern; jetzt heißt ἀποδένειν durch Zauberel eine Eheschließung vereiteln, vermittels des ἀπόδεια". Wünsch dagegen erklärt: "Ich binde sie los, wenn sie nämlich am Stuhle angebunden sind, damit sie sich nichts tun".

<sup>4)</sup> Vergl. 23, 17: παταξαρω καλοζησι.

<sup>5)</sup> Anders Reitzenstein a. a. O. 367.

the land. S. 35: Through the door like a snake they glide. Through the hinge like the wind they blow, | Estranging the wife from the embrace of a husband, | Snatching the child from the toins of a man. S. 187: They make the secrets of the couch as clear as the day, | Spreading terror afar. | . . . . . They stead away desire(?) and bring to nought the seed | . . . . They rend the (womb?) of the nursing mother, | And of the woman in travail.

Auch hier begnügt sich der Erzengel noch nicht mit der erhaltenen Auskunft. Μυιῶν σατανομυῖα, 1) δώδεχα 2) ὀνόματα εἶσαι, sagt er zum Dämon. Darauf nennt der sie und schließt, ähnlich wie 23, 21 und bei Allatius a. a. O. 127, 8 v. u., mit den Worten: εἴ τις δυνηθῆ καὶ γράψη αὐτὰ καὶ βαστάξη αὐτὰ ἀκάνω του, οὐ μὴ εἰσεί. Θω εἰς τὸν οἶκον αὐτοῦ usw.

Der erste der Namen ist γυλοῦ. Wenn es nun Zeile 13 heißt: ἀποχοιθεῖσα ἡ μιαρὰ καὶ ἀκάθαρτος γυλοῦ, so ist γυλοῦ da offenbar als Appellativum gebraucht; daß das möglich ist, geht aus Allatius (a. a. O. 117) hervor, wonach Hexen Gellones genannt wurden. Über diesen Namen 3) gibt es eine umfangreiche Litteratur, ich verweise auf Du Cange s. v. Γελλώ, auf Allatius (S. 116 ff.), der zunächst Suidas. die griechischen Sprichwörter, dann spätere Autoren zitiert, u. a. Michael Psellos, der den Namen aus dem Hebräischen ableitet.

Allatius gibt auch an, welche Mittel gegen die Angriffe dieses Dämons angewendet werden, und erzählt dann die außerordentlich interessante Geschichte von der Jagd des heil. Sisynios und Synidor auf die Gyllo, die durch verschiedene Verwandlungen, ganz wie in deutschen Märchen, ihnen zu entgehen versucht, aber eingeholt und bestraft wird and schließlich angeben muß, wie man sich vor ihr sichern kann. Dabei muß sie denn ihre Namen nennen, es sind deren 12<sup>1</sup>, wovon einige auch in unserem Texte sich finden. Mit

<sup>1)</sup> Wünsch übersetzt das mit Satansfliege und erinnert an Belzebub den Fliegengott. Heisenberg denkt zweifelnd an oatarouita, Satansnase; s. d. App. 28, 12.

<sup>2)</sup> S. Reitzensteins Erklärung der Zwölfzahl a. a. O. 257, 2: 299, 1.

<sup>\*)</sup> Er kommt auch vor im cod. Parisin. gr. 2316, s. Reitzenstein 298. Neuere Literatur über diesen Namen s. bei Krumbacher, Geschichte der byzant. Litteratur, Index s. v. Gillo.

dem Namen bekommt ja eben der Betende Macht über die Dämonen.¹) Übrigens wird dieselbe Geschichte von der Verfolgung der Gyllo bei Allatius noch einmal, S. 133 ff., nur kürzer und mit einigen Änderungen erzählt; Allatius beruft sich auf Carolus Avantius, der ihm diese Geschichte aus einer Handschrift mitgeteilt habe.

Über die Gyllo s. ferner B. Schmidt, Volksleben der Neugriechen, S. 139 ff., der die bei Allatius genannten Namen<sup>2</sup>) des Dämons erklärt, nachdem bereits Cotelier sich mit ihrer Deutung befaßt hatte; K. Wachsmuth a. a. O. 77 f., der auf Fix im Pariser Stephanus s. v. verweist. Ich möchte noch daran erinnern, daß wir unter den babylonischen Dämonen einem Geiste Gallû (Thompson I, XXXV) begegnen, doch erscheint der geschlechtslos; bei Fossey (la magie assyrienne S. 35) wird die Gallû in einer Beschwörung mit einem wütenden Stiere verglichen. Nach B. Schmidt lebt die Gyllo noch heute im griechischen Volksglauben.

Noch verbreiteter ist der Glaube an die Strigla. Das ist in unserem Texte der zwölfte Name der Gyllo; sie gilt als besonders den Kindern gefährlich, s. B. Schmidt 136, Wachsmuth 78. Nach Abbott (a. a. O. 266, 2) wird Strigla in Macedonien wohl als Schimpfname gebraucht, aber es scheint

<sup>1)</sup> Daher werden z. B. bei Thompson II, XXVIII so lange Reihen von Götternamen genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die im cod. Parisinus gr. 2316 (Reitzenstein 299) genannten Dämonennamen stimmen durchaus nicht ganz mit denen unseres Textes (28, 13 ff. überein, von denen bei Allatius weichen sie mit unseren zusammen ganz ab. Aber die Pariser Fassung steht der bei Allatius wieder dadurch sehr nahe, daß sie schließt: ὅπον εἰσὶν τὰ δώδεκά που ὀνόματα . . . καὶ τὸ ὄνομά σου, Σισίνιε και Σινόδωρε, οὐ μη εισέλθω, eine Beziehung, die Reitzenstein offenbar entgangen ist (S. 299, 2), die aber für die Entwickelung all dieser Formen von typischem Werte ist. Darf man mit diesem Sisinnius den Sisinnius Sisinnarius auf der Rückseite eines byzantinischen Amuletts zusammenbringen? Schlumberger (a. a. O. 75) meint, der Name bezeichne den Eigentümer des Talismans. - Noch eins möchte ich erwähnen: der sechste Name der Gyllo heißt bei Allatius Hehagia. Man vergleiche damit cod. Parisin. gr. 2316 fol. 318 (Reitzenstein 293, 1): ή καταχθόνιον ή πελάγιον ι? πελγόριον cod.?). Diese Πελαγία ist die alte Αφροδίτη πελαγία (Usener a. a. O. XXI), die zum Dämon herabgesunken ist.

da nur der Name vorhanden zu sein, dagegen ist der Glaube an die Strigla in Südgriechenland zuhause, s. näheres bei Polites a. a. O. I No. 822 ff. Auf S. 236 ff. spricht Abbott von anderen weiblichen bösen Dämonen, der  $\Sigma \nu \gamma \chi \omega \varrho \varepsilon \mu \epsilon m_l (B \lambda o \gamma \epsilon \alpha)$ , Kinderblattern, und der  $H \alpha r o \nu z \lambda \alpha$ . I No. 902 ff., 914 f.

In einem ἐξορχισμός aus dem cod. Barberin. graec. III 3 (bei Vassiliev 336 f.) begegnen Belzebuel, Sachael, Zazael und ihre Mutter ἡ μοτοποδάρεια mit zwölf Kindern ) Jesu Christo, der sie anredet. Nach Z. 3 f. erscheint die μονοποδάρεια als eine dämonische Ungestalt. Wünsch sieht in ihr die "Einfüßige"; er erinnert daran, daß die Dämonen häufig an der Bildung ihrer Füße erkannt werden. Bei Thompson (II 147 ff., 151. 153 ff.) haben wir Beschreibungen solch dämonischer Mischgestalten der Assyrier; Fossey (a. a. O. 30) verweist auch auf die figürlichen Darstellungen böser Geister; s. auch Apocal. 17, 3 ff.

36, 27 ff. in einer ξξορχία τοῦ χαβούρη 4) begegnen dem in der Wüste weilenden Prodromus unzählige Männer, Frauen und Kinder, offenbar Krankheitsdämonen. Er flieht vor ihnen, da trifft ihn Christus, der mahnt ihn zur Umkehr und Beschwörung.

Auch 15, 22 ff. 5) haben wir eine Beschwörung in Form

<sup>1)</sup> In Mistrals *Mirèio* ist der schlimme Wetterdämon *Bugadiero* weiblichen Geschlechts, s. *Mirèio*, Provenzalische Dichtung von Frederi Mistral; deutsch von A. Bertuch, S. 116.

<sup>2)</sup> S. 336 Z. 1 v. u.: καὶ οἱ βοασμοὶ εἰς τὸν οὐρανὸν ἀναβαίνουσιν, vgl. in der Narratio de rebus in Persia gestis (Vassiliev 100a 1 v. u.): καὶ αὶ βοαὶ αἰτῶν ἀνήρχοντο εἰς τὸν οἰρανόν. Vergl. damit oben S. 85 zu 11, 4.

<sup>&</sup>quot;) Τὰ διμάτιά της εἰς τὸν ὀπισθόλυπον, nach Heisenberg könnte dies Wort gleich ὀπισθόλυπον, Hinterkopf, sein, vielleicht bedeutet es aber auch Hinterhacken. In einer Dämonenaustreibung Jeús (Reitzenstein 185) sagt ein Dämon: ἐγώ εἰμι ὁ ἀπίσαλος δαίμων ἐν τοῖς ποοὶν ἔχων τὴν ὅρασιν, eine Stelle, die uns in ägyptische Vorstellungen führt. Bei Parthey a. a. O. 155 ist ein ἀπέσαλος δαίμων abgebildet.

 $<sup>^4</sup>$ )  $K\alpha\beta\alpha'$  Krebs. Augenscheinlich haben wir dasselbe Wort, nur das Tier bezeichnend, in dem hssl.  $\kappa\alpha\beta\alpha'$  bei Nicol. Myreps. 516 B. Fuchs ändert es in  $\kappa\alpha\alpha'$  vgl. 524 C.

<sup>5)</sup> Auch dieses Stück hat seine Entsprechung im cod. Paris. gr. 2316, s. Reitzenstein a. a. O. 299f.

eines Zwiegespräches; der Dämon trägt hier keinen Sondernamen, sondern wird mit dem bloßen Krankheitsnamen ἡμίτορανον benannt; die anderen da genannten Krankheiten möchte man als die Kinder dieses Dämons auffassen. Das Gebet trägt die Überschrift εἰχὴ ἡμικράνη εἰς πονοκεφάλι, ich möchte ἡμικράνη als adjektivisches Attribut zu εἰχή auffassen.

15, 22 und 16, 8 haben wir die Bezeichnung fulxoavor, 16, 8 und 15, 24 κοάνιον, an letzter Stelle offenbar aus μιχράνιον mit i-Aphärese korrigiert, während sich 15, 25 die Form hungáv findet. Hier haben wir auch die Bezeichnung πόνος πεφαλης, vielleicht ist aber πονοπέφαλον oder πονοπεφάλι zu lesen. 15, 27: πονοκέφαλος, vgl. 35, 29 f.: κράνιον, ξμίκρανον, πόνος πεφαλής, 16, 8 f.: πόνος έκ της πεφαλής και του μετώπου καὶ τῶν βρεφάρων (καὶ τῶν, μυελῶν. S. Vassiliev 326, 6: χεφαλοπόνος. Dort stehen überhaupt viele Zusammensetzungen mit πόνος, so auch das 15, 25 sich findende δφθαλμοπόνος. Zu πεφαλοσπότωσις (15, 26) s. σποτοδίνη starker Schwindel, σχοτώδης. 15, 26: λεύχωμα, s. Vassiliev 337 ιδ΄. Zu seiner Erklärung s. S. Placitus (Fabricius bibl. gr. XIII 413): Angulorum asperitudinem sedat . . . . asperitudinem oculorum sedant . . . pelles ejiciunt. Ebenda wird Leucoma lachrymatorium genannt, wie hier (15, 26) δάκουα. Ebd. XIII 418: ad caliginem, incinientem suffusionem et glaucomata (leucomata), Actuarii med, II c. 7 de oculorum vitiis (183 C): asperitudo, ita τράχωμα (Vassiliev 337ιδ') appello, est internae palpebrarum regionis asperitas. . . . . . . . . . . cicatrices autem oculorum superficiarias nonnulli odlàg tantum, hoc est cicatrices, alii veqélior, hoc est nubeculam et albuginem tenuem appellant: si altius descenderint, λευχώματα, id est albugines crassas nuncupant. S. auch 184 E u. F. 15, 25: νεμοπύρωμα, Du Cange s. v. Άνεμοπύρομαν Inflammatio in oculis ex venti flatibus orta. Liber Botanicus MS. ex cod. Reg. 1673: 'Οφείλει καὶ είς τοὺς ὀφθαλμούς, ὅταν πονοΐσιν, καὶ εἰς τὸ ἀνεμοπύρομαν. Heisenberg will ναιμοπύρωμα schreiben, er verweist auf Hatzidakis S. 51 A.

Wie in unserem Texte huizoavov vom rauschenden und brausenden Meere kommt (15, 23), so kommt bei Thompson (II 45) Headache, das personifizierte Kopfweh, von den Bergen her; über dieses terrible mal de tête s. Fossey a. a. O. 63,

der nach der ganzen Beschreibung dieses Leidens darin eine Art Epilepsie sehen will. Abbott (S. 363) zitiert W. H. D. Rouse's interessanten Aufsatz Folk-lore from the Southern-Sporades (Folk-Lore, June 1899, p. 171 ff.), der aus einer Handschrift ein Lied aufzeichnen konnte, in dem der halfhead-Dämon als ein Jüngling beschrieben wird, stehend jenseits des Jordans und schreiend mit lauter Stimme, er wolle Menschenfleisch fressen. Vgl. Thompson II 73, 105: Headache shrieketh and crieth.

Der Zauberspruch in Form einer Geschichte, einer Erzählung von Begegnung und Zwiesprache zwischen Heiligen und Dämonen beruht wohl auf einer Nachbildung einer wirklichen Beschwörung, wo der Exorzist, damals wie heute, fragt: "Wie heißt du, unsauberer Geist? Woher kommst du? Wie kann man dich vertreiben?" Diese Art der Bannung entwickelte sich ganz von selbst auch anderwärts. Aber es sind doch auch manche Formeln aus dem Orient in den Besitz der westlichen Völker übergegangen. So ist dem von Vassiliev 331 " mitgeteilten Gebete περί δεύματος καὶ πόνου κεφαλης ein lateinisches Gebet sehr ähnlich, das Bartsch in der Germania XVIII 46 aus einer Engelberger Handschrift abgedruckt hat; eine nur wenig davon abweichende Form hat Steinmever aus einer Basler Pergamenths, des 13. Jahrhunderts entnommen (Zeitschrift für deutsches Altertum XVII 560). Ebermann (a. a. O. 88) bietet einen Siebenbürger Bannspruch: ein Gespräch Christi mit drei weißen Wanken (d. s. wilde Waldfrauen).1)

<sup>1)</sup> Sprüche der Art, die in den Volksmund übergegangen sind, sind naturgemäß sehr kurz, so der schlesische, in dem Christus zur Rose spricht (Mitt. d. schl. Ges. f. Volksk. IV 67); merkwürdig ist auch das ebenda mitgeteilte Gespräch zwischen Christus und dem kranken Petrus. Unbegreiflich aber scheint es fast, wie in einer schlesischen Besprechung gegen den Magenkrampf an Stelle des Dämons die Mutter Gottes treten konnte:

<sup>&</sup>quot;Die Mutter Gottes ging über Land,

Da begegnet ihr der Heiland.

Der Heiland sprach: Wo willst du hin?

Die Mutter Gottes sprach: Ich will den Menschen plagen.

Der Heiland sprach: Nein, das sollst du nicht tun.

Im Namen usw." Drechsler, Sitte, Brauch und Volksglaube in

Ein weiterer Dämonenname, der, nach der Überschrift έξοςεη εἰς τὴ,ν συγκαμινίαν zu urteilen, diese Krankheit (S. 76) verkörpern soll, begegnet uns 19, 18: Μούςου, von Heisenberg als "Schwarzer" erklärt. Nach B. Schmidt (a. a. O. 175) heißt der Teufel bei den Griechen auch ὁ μαῖςος, der Schwarze. Die in den Brunnen wohnenden Ortsgeister werden gewöhnlich als Araber, Ἰραπάδες, gedacht, S. 188, und Wachs mutha. a. O. 57. In Thera schreckt man die Kinder mit dem μόςος, einem gespenstischen Wesen, das ist das ital. moro Mohr; auf Kreta heißen böse Geister Σαρακινοί, in Siphnos Ἰράπηδες. nach G. Meyera. a. O. II 41. der daran erinnert, daß man den Gillonamen Μοροᾶ (Allatius S. 127: Μοὐςοᾶ) nicht mit diesem μόςος zusammenbringen darf; der hängt vielmehr mit μόρα (μώρα). Alp zusammen; s. auch Du Canges. v. Μωρά. Polites a. a. O. I No. 899f.

20. 19 ff.: δαιμόνιον τὸ μεταβαλλόμενον ἐν χαρακτῆρι ἀνθρώπου, οἶ τὸ ὄνομα ὀρνίας . . . τὸ δαιμόνιον τὸ πυρετὸν ἐπάγων ἀνθρώποις, οἶ τὸ ὄνομα ἐχαντίας . . . τὸ δαιμόνιον τὸ κεφαλαργικὸν ἢ τὸ ὑῆσσον τὴν κειγαλὴν τοῦ ἀνθρώπου καὶ στρεγγίζον ὡσεὶ ἔριφος, οἶ τὸ ὄνομα δυσάδε.

Von diesen drei Namen läßt sich wenigstens der erste leicht deuten. Im cod. Neupol. II c 34 fol. 234 r finden wir einen Dämon καλούμενος δονέας, wie es scheint eine Unterweltsgottheit (Wünsch Def. Att. tab. XXXI); der Name hängt sicher mit ὕονις zusammen und bezeichnet den Vogelgestaltigen. Böse Geister werden ja oft als Vögel dargestellt, s. Wünsch Sethian. Verfl. 103, wo von einem Dämon in der Gestalt eines schwarzen Raben die Rede ist. Der zweite Dämonenname klingt an ἔχειν, der dritte an δύειν an.

Wenn wir Ephes. 2, 2 lesen: κατὰ τὸν ἄοχοντα τῆς ἐξουσίας τοῦ ἀέρος, so haben wir da den Glauben, daß die Luft ) der Aufenthalt böser Geister sei. Ἐναέρια πνεύματα kennen

Schlesien (Schlesiens volkstümliche Überlieferungen II 2) 318. Diese Beschwörung steht fast wörtlich auch bei Lammert a. a. O. 136 f.

<sup>1)</sup> Vgl. W. Kroll de orac, chald. (Breslauer Philolog, Abhandl. VII 1) 45, 2, Rh. M. L (1895) 637, 4; Thumb, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. II 128; Porphyr. de antro 12 p. 65, 7 N.; Lydus de ostent. p. 55, 5, 11 W.; Apul. de Plat. I 11 p. 73, 4 G.; pap. Berol. mag. II, 49, 97, 128; Oldenberg, Rel. d. Veda 558.

auch unsere Texte (10, 8), wie sich schon in den Zauberpapyri hänfig πνεδιια έν άέρι φοιτώμενον (Dieterich, Abrax, 190, 5) findet. Noch heute glaubt das griechische Volk an Dämonen. die in der Luft, im Winde einher fahren. Es nennt sie τὰ ἀεοικά, s. B. Schmidt a. a. O. 92, der auf Ps.-Plat. Emin. 984 E verweist, während Wünsch (Def. tab. XXIb) als Beleg für diese Anschauung im Altertume Diogen. Laert. VIII 31 zitiert: έκριη θείσαν δὲ (τὴν ψυχὴν ἐκ τοῦ σώματος) ἐπὶ γιζ πλάζεσθαι έν τι άέρι . . . είναι δε πάντα τὸν άέρα ψυγων έμπλεων και τούτους δαίμονάς τε και ήρωας νομίζεσθαι. e rulgaribus Graecorum opinionibus recepta, fügt Wünsch hinzu. Auch Wachsmuth (a. a. O. 29, 52 ff.) bezeugt diesen Glauben als modern, und in einem jüngeren Gebete bei Abbott (a. a. O. 366) lesen wir: δίωξον τοὺς Ανατολικοὺς καὶ Βορεινοὺς καὶ Δυτικούς καὶ Νοτικούς δαίμονας, so spezialisiert der Volksglaube die αγερικά (224 f.).

Wie häufig die klassische Literatur Kreuz- und Dreiwege als Orte nennt, da die Geister hausen, ist bekannt. Wir brauchen uns daher nicht zu wundern, wenn sie uus auch hier aufstoßen, 20, 17 f.: ἢ ἐν τριόδια ἢ ἐν ὁδῷ, 22, 12 f.: ἐν διοδίφ . . . ἐν τριοδίφ.¹) Daß diese Meinung noch heute bei den Griechen gilt, erfahren wir von B. Schmidt a. a. O. 93. Wünsch teilt mir freundlichst mit: "Bei einer Fahrt auf Korfu, 1894, fiel es uns auf, daß unser Kutscher an jedem Kreuzwege den Hut abnahm. Er wußte allerdings keinen rechten Grund dafür".

Daher nun, daß die bösen Geister dem Menschen auf seinem Wege begegnen, heißen sie euphemistisch Begegnung. συνάντημα, so 20, 16, eine Bezeichnung, die auch die Zauberpapyri kennen, s. Dieterich. Abrax. 196, 21.²) B. Schmidt (a. a. O. 98) bemerkt zu dem Worte: "Ein ferneres Synonymum von ξαιγικό ist ἄντημα (τό), auch ἄντησμα...d. i. Begegnung. nämlich mit den Dämonen..., ein in der Gegend des Parnassus sehr häufiger Ausdruck zur Bezeichnung eines dä-

Reitzenstein a. a. O. 294 aus cod. Parisin. gr. 2316: ππίματα τα διοδιτικά, τὰ τριοδιτικά.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieterich de hymn. Orphic. 14 qu'artitos hymn. 3, 13; 31, 7; 41, 10).

monischem Einflusse zugeschriebenen Leidens". Bei Vassiliev 333, 7 findet sich δαίμων συναντῶν ἐν ταῖς ὁδοῖς. Der Name der Gespensterkönigin ἀνταῖα gehört natürlich auch hierher; s. Roscher, Myth. Lex. I 1894. Synonym mit συνάντημα 1) ist σύμπνωμα Ps. 91, 6.

Daß auch die Gräber der Gestorbenen, besonders der βιαιοθάνατοι, als Wohnungen von Geistern gefürchtet wurden, ist gleichfalls aus dem Altertume bekannt. So lesen wir auf einer cyprischen Inschrift des 3. Jahrhunderts n. Chr. (Audollent α. α. Ο. Ντ. 25): δέμονες . . . βιοθάνατοι είτε ξένοι ίτε εντόπιοι. Daneben sind es die Grabstätten von ¿woot, die Geistern zur Wohnung dienen (Audollent a. a. O.). Unsere Texte erwähnen 20, 16 ein δαιμόνιον βιοθάνατον, sie denken als Dämonenbehausung ebenda ein μνημεῖον, 22, 14, 20 ein παλαιὸν μνημεῖον. Wünsch macht mich auf Xenoph. Eph. Anth. et Habroc, V 7, 7 aufmerksam: Antheia erzählt da, sie sei in ihrer Kindheit einst an ein Grab geraten, wo ihr ein böser Geist erschienen sei. αφείς δέ με έπληξέ τε κατά τοῦ στήθους καὶ νόσον ταύτην έλεγεν έμβεβληκέναι. S. auch Ps.-Apul. de medic, herb. I: Haec herba vetonica . . . . et loca sancta et busta etiam a visibus metuendis tuctur et defendit. Nach Abbott (S. 257) herrscht der Glaube, daß die Geister in Gräbern hausen, noch heute.

Berge (s. S. 93), Tal und Hügel werden für Tummelplätze der Geister angesehen, 20, 17: ἐν ὄφεσιν, 22, 1: 22, 13: ἐπὸ αὐχένος ἢ ἐπὸ κοιλάδων ἢ ἔπὸ βουνοῦ.²) 22, 19: κὰν ἐπὶ τοπίων εἶσαι κὰν ἐπὸ βουνοῦ εἶσαι. Ebenso das Meer 15, 23; 20, 17.

Selbst im Wasser des Bades scheint man sich die Geister gegenwärtig zu denken, 20, 17: ὑπὸ βαλανείου. In der ἀχολουθία τοῦ ἀγίου βαπτίσματος (Goar a. a. O. 289 Z. 22) wird

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei Ps.-Apul. de med. herb. LXXI 1: adversus occursus malos, ebenso CIX 2: dieser Ausdruck geht wohl auf die griechische Quelle des Werkes zurück.

<sup>2)</sup> Heisenberg bemerkt: "Επὸ αὐχένος usw. ist sicher gleich ἀπὸ αὐχένος ἤ ἀπὸ κοιλάδων ἢ ἀπὸ βουνοῦ, aber es ist nicht Schreibfehler, sondern eine tolle Verwirrung des Sprachgefühls, indem aus Formen wie ἐποφάγασιν, ἐπολογήθην u. ä. (statt ἀπεφ., ἀπελ., indem das Augment ε alles überwucherte) auch ein selbständiges ἐπὸ statt ἀπὸ gebildet wird. Nach Hatzidakis 73 sind diese Verbalformen südgriechisch, allein bei solcher analogischen Verwirrung scheint mir das nicht sicher".

geboten, der Priester solle in das Wasser hauchen. ein Kreuz darüber machen und sprechen: μη ὑπορφυβήτω τῷ Εδατι τούτῷ δαιμόνιον σκοτεινόν. In dem Gebete ebd. 580 Z. 30 wird der Pämon ἐκ στέγης λουτροῦ vermutet. Nach Wünsch, Seth. Verfl. 82, 1 steht auf der Zeichnung eines Steines bei Matter Hist. du Gnostic. pl. II C3 ein Dämon auf einem Gegenstande, den man für eine Hydria ansehen kann. Das spricht für meine Vermutung, für das überlieferte ὑδροφόβον (20, 17) sei ὑδροφόρον zu schreiben, was dann soviel wie Wasserkrug bedeuten müßte.

22, 1. 13 f. 19 werden Bäume 1) als Sitze der Geister gedacht. Mit den Worten κἂν ξλίου λάμπεσιν κἂν ξλίου δύσεσι 121, 31 f.) sind wohl Tageszeiten gemeint.

Wie man aber schließlich die Geister allgegenwärtig dachte, das lehrt uns das Gebet bei Goar a. a. O. 580 Z. 26 ff. 583 Z. 6 ff. v. u. und ein Gebet des cod. Vindob. philos, 178 (Lamb. 133), mit dem das Marc. gr. II 163 unter dem Namen des Cyprian überlieferte fast wörtlich übereinstimmt; es heißt darin (Vassiliev 325, 23 ff.): μη ἀπὸ οὐρανοῦ κατζλθεν ή ασθένεια η από αστέρων η από ηλίου η σελήνης, μη από ζώφου νειτέλης, μή από κουερού άέρος, μή από βροντής ή από αστραπής χατήλθε, τη άπο σεισμού ή χτύπου και συμπτωμάτων, μη άπο όρεων ποιλάδων ή φάραζε ή πλαγίων, μη ἀπὸ βουνοῦ ή πάμπου ή πεδίων, μη ἀπὸ λίθου ή εδατος ή πηγης ή όδου ή ποταμού ή χώρας ή άγροῦ ή περιβολίου, μη έν κήπω ή έν παραδείσω, μη έν διόδοι (ς) ή εν τριόδοι ς , μη εν είσόδοις ή εν εξόδοις, μη εν αθλη λουτροῦ ή φούρνου ή τρωχάλου, μη έν θύρα ή έν θυρίδι ή ανωγέων ή κατωγέων η αὐλης η άλωνίου. Denselben Wortlaut, von geringen Verschiedenheiten abgesehen, haben wir in einem Phylakterion, datiert von 1774, bei Abbott 365, der auch für τρωχάλου (bei A. τροχάλου) die Erklärung gibt: ground marked out for the erection of a church, according to my informant. Auch hier sei darauf hingewiesen, daß der Grieche von heute noch dasselbe glaubt, auch ihm sind Berge, Täler, Hügel, Wälder, Flüsse, Quellen, Brunnen die Wohnungen von Dämonen: s. B. Schmidt, 93, 101, 188;

<sup>1)</sup> Man wird an Baumnymphen, Baumweibchen denken, s. Kern unter Baumkultus bei Pauly-Wissowa.

Wachsmuth 29 f., 52 ff.; Abbott 249 ff.; Polites I Nr. 663 ff., 814: Η λάμνα τοῦ δένδρου, 815: Ἡ γυναῖκα τῆς ἐλιᾶς.

Diese Dämonen, die ihre Plätze verlassen haben und zu den Menschen, ja sogar in sie gedrungen sind, ihnen geschadet haben oder doch schaden wollen, gilt es zu bannen oder wenigstens ihrem Tun zu wehren. 13, 12 f. wird der Krankheit verboten, ἵνα ἐν τούτφ τῷ ζώφ μηδεμίαν ποιήσης οὐλὴν μῆτε φῦσος, keine Wunde, keine Geschwulst diesem Tiere anzutun, ähnlich 13, 15 f. 27; 13, 29 ff.: ἵνα μηδεμίαν ἕξης δύναμν χεντῆσαι ἐν τῷ ζώφ τούτφ μήτε ζῆσαι μήτε ἐν αὐτῷ βραδῦναι μήτε ποιῆσαι φύσιν, keine Nachkommenschaft zu zeugen.

Die Vorstellung, daß ein Übel Nachwuchs erzeugt, ist ja bekannt; ich glaube sie auch für folgende Stelle beanspruchen zu dürfen. Wessely veröffentlicht aus einem Papyrus der Wiener Sammlung (R 5) ein Amulett gegen Gebärmutterschmerzen (a. a. O. XLII S. 68), da heißt es in der 10. Zeile και αγωνος μεινη, W. hält das zweite Wort offenbar für den Genetiv zu ἀγών, jedenfalls gibt er im Wortindex die Form ἀγῶνος, ich sehe aber nicht ein, wie man die Worte dann übersetzen soll. Ich verstehe dagegen καὶ ἄγονος μείνη, und möge er kinderlos bleiben, und beziehe das auf πᾶν τύγμα τοῦ διαβόλου (Z. 4) d. i. nach Wünsch "jedes Geschöpf des Teufels," (Wessely erklärt τύγμα durch δῆγμα).

Weitere Verbote haben wir 8, 22 f., 9, 13, 16, 14; und 19, 20 ff., wo dem Moro verboten wird zu herrschen, Wurzel zu fassen, zu dörren und zu schädigen.

22, 11 f.: μὴ συμπιῆς, μὴ συμφάγης, μὴ συγκοιμηθῆς, μὴ συναναστῆς μετὰ τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ. Auf einer Inschrift aus Bruttium lesen wir (Audollent a. a. O. 212): εἰ δὲ συνπίοι ἢ συμφάγοι . . . ἢ ὑπὸ τὸν αὐτὸν ἀετὸν ὑπέλθοι, auf einer cnidischen (Audollent a. a. O. 2 = Bechtel, Dialektinschriften III 3537, s. auch 3545, 3546 = Audollent 8, 9): καὶ συμπιεῖν καὶ συμφαγεῖν καὶ ἐπὶ τὸ αὐτὸ στέγος ἐλθεῖν. Wir sehen, wie zähe diese alten Formeln fortleben. Ursprünglich gegen verfluchte Menschen angewandt, die durch ihre Nähe den Fluch übertragen, den Menschen also schaden, sind sie in unseren Texten gegen den Dämon der Krankheit gerichtet.

Zu fliehen wird den Dämonen geboten 10, 2 f.: φοβήθητι, φύγε, 1 δοαπέτει σον, ἀναχώρησον, wo die Häufung der Wörter ersichtlich einen größeren Eindruck machen soll. Das ist ein Mittel, das ja auch sonst angewandt wird, z. B. 19, 12: προσπίπτομεν καὶ δεόμεθα καὶ παρακαλούμεν. Wenn die beabsichtigte Wirkung eingetreten ist oder doch als eingetreten gedacht wird, so kann sich der Betende mit ihrer einmaligen Feststellung nicht begnügen, 13, 20 f.: ἀπέθανεν ... ... ἀπέθανεν ... ... ἀπέθανεν ... ... ... ... ... ... ... ...

Fliehen und weichen <sup>2</sup>) sollen aber die Krankheitsdämonen aus den Gliedern des Menschen, aus allen, darum darf keines ungenannt bleiben, sonst könnte ja der böse Geist in ihm zurückbleiben. Eine solche Aufzählung haben wir 10, 19 ff., die Glieder werden in bestimmter Reihenfolge, "vom Scheitel bis zur Sohle", aufgezählt, schließlich noch einmal zusammengefaßt unter den vier Bezeichnungen δστέων, ηλεβῶν, μυελῶν, ἀρμονιῶν, nachdem vorher die gewiß sehr alte Formel eingefügt ist: ἀπὸ τῶν δεξιῶν ἕως τῶν ἀρίστερῶν, ἀπὸ τῶν ἔμπροσθεν ἕως τῶν ὅπισθεν, ἀπὸ τῶν ἐντὸς καὶ τῶν ἐκτός. Um zunächst für dieses Gebet um allseitigen Schutz Belege zu bringen: ganz ähnlich heißt es bei Vassiliev 344 (aus dem cod. Borbon. II c 33): ἔμπροσθέν μου φῶς θεϊκόν, ὅπισθέν μου δύναμις ὑψίστον, ἐκ δεξιῶν μου ὁ πατήρ, ἐξ εὐωνύμων μου ὁ νίος, ἔνθεν καὶ ἔνθεν ἡ ἐμὴ ἀντίληψις καὶ σκέπη τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον.

Verwandtes bieten auch hier die assyrischen Gebete. Thompson a. a. O. I 15, 140 ff.: Shamash (is) before me, | Sin (is) behind me, | Nergal (is) at my right hand, | Ninib (is) at my left hand. In einem alten Gebete aus einer Karlsruher Handschrift des 14. Jahrhunderts (Alemannia IV 280) wird gebetet: Protege me domine a dextris et a sinistris, ante et retro. intus et superius; Klapper³) erzählt von einem alten Krieger,

<sup>1) 9, 13</sup> f.:  $q v \gamma \tilde{\iota}_{L} q v \gamma a \delta \epsilon \dot{v} \partial \gamma \alpha$ , offenbar ein alter Ausdruck, s. Hug zu Platons Sympos. 195 B  $g \epsilon \dot{v} \gamma a v \gamma \tilde{\iota}_{L} \gamma \dot{v} \gamma \tilde{\iota}_{L} \rho a s$ . Hug sieht darin eine poetische Ausdrucksweise, vielleicht ist es geradezu der Teil eines Verses  $- \dot{x} \circ \dot{x} \circ \dot{z} \circ \dot{z} \circ \dot{z}$ ; doch kann man auch an eine rhythmische Klausel denken.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diese Form der Bannung heißt bei den Alten technisch ἀποπομπί, s. Wesselys Ind. s. v.; Heim a. a. O. 500, 116. Das beste antike Beispiel dafür ist die Bleitafel von Kreta, Wünsch Rh. M. LV (1900) 73—85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zur Volkskunde aus dem Goldberg-Haynauer Kreise, Mitt. d. schl. Ges. f. Volkskunde XIII 108.

der nur deshalb aus drei Kriegen glücklich wiedergekehrt zu sein glaubte, weil er eine Münze um den Hals getragen und alle Morgen gebetet habe:

> Herr Gott Vater über mir, Herr Gott Sohn vor mir, Herr Gott Heiliger Geist hinter mir 1) usw.

In einem Tobiassegen aus dem Böhmerwalde (ZdVfV II 167) heißt es: "Das + Christi sey ob mir N., unter mir, hinter mir, neben mir und auf der Seite".

Aufzählungen von Körperteilen, aus denen Krankheit und Leiden weichen sollen, haben wir noch 21, 6 f. und 22, 20 f., vgl. cod. Paris. gr. 2316 (Reitzenstein 295), bei Vassiliev 326, 12 ff.; in dem eben zitierten Gebete einer Karlsruher Handschrift (Alemannia IV 280): lorice sint anime et spiritus et corporis mei cum omnibus conpagibus suis intus et deterioris a planta pedis usque ad vertierm capitis visui auditui gustui adoratui (lies odoratui) et tactui, carni et sanguini, ossibus et nervis, visceribus venis medullis artubus et omnibus partibus meis.

Derartige Aufzählungen von Gliedern des Leibes sind ja aus den antiken Defixionen hinlänglich bekannt, s. Wünsch Def. tab. Va, besonders XIII, XIV, n. 89; CIL X 8249. Das Christentum kennt denselben Topos,²) verwandte ihn aber natürlich nicht in der bisherigen, seinen Lehren ganz widersprechenden Weise. Eine Ausnahme, die ganz antik klingt, haben wir bei Abbott S. 365: οξτως ξοτωσαν οἱ έχθροὶ τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ: Δοῦχα: Αὶ γλῶσσαι αὐτῶν, τὰ χείλη αὐτῶν καὶ ἡ καρδία αὐτῶν, τὰ νεῦρα αὐτῶν καὶ οἱ ἀρμοί αὐτῶν καὶ τὰ ὅμματα εως τέλος αὐτοῦ.

Wenn Örtlichkeiten genannt werden, aus denen das Böse kraft des Gebetes weichen soll, so werden auch hier ihre

<sup>1)</sup> In diesen Gedankenkreis gehört auch Petron. sat. 58: Nec sursum nec deorsum non cresco, was unzweifelhaft alter Volksweisheit entstammt.

<sup>2)</sup> Über das Fortleben antiker den Defixionen entstammender Formeln im Christentume s. Wünsch's Schlußwort zu seinen Def. tab. XXXII b. Ich verweise noch auf die Beschwörung böser Geister im cod. Parisin. gr. 2316 (Reitzenstein 295): ἴνα... ἐνοιχήσητε εἰς τὴν τοῦ ἐχθροῦ αὐτοῦ οἰχίαν καὶ ἐμη ψάξητε καὶ χαλινώσητε τὸ στόμα αὐτοῦ, ἵνα μὴ δύναται κατ' ἐμοῦ λέγειν τι, und auf fol. 314 v derselben Hs., ebenda Anm. 4.

Teile und nächste Umgebung aufgezählt: 11, 26 f., 33 f., 12, 5 f. Vgl. Wessely a. a. O. XLII 66: R 1, 20 ff.

Wenn wir 12, 24 f. lesen: ταγὸ ἀνατέλλοντος τοῦ ζλίου φείγετε και αναχωρίσατε, so erinnern wir uns, daß die Zeit des Sonnenaufganges oder vorher in Magie und Volksmedizin eine große Rolle spielt. Offenbar liegt der nicht immer bewahrte Gedanke zugrunde: Chthonisches soll man vor Sonnenaufgang vornehmen; dagegen vertreibt der aufgehende Lichtgott die chthonischen Geister. S. Marc. Emp. 15. 101; Plin. n. h. XX 217: Lapid, grecs ed. Mély-Ruelle 44, 12; so wird auch in Haupts Carmen graec, de vir. herb. als beste Zeit für Anwendung eines Heilmittels empfohlen (III 24 sq.): έπισώσκειν ζελίου μέλλοντος έπὶ χθόνα φέγγος έρυθρόν, ebd. IV 51 sq., IX 124 sq.: vgl. Pap. Parthey I 20: ἀπόπιε πρίν ανατολής ήλίου, 60: πρίν αν ατέλλοντος του ήλίου. Nicol. Myreps. (441 G, H) empfiehlt Psalmen als Heilmittel auf einen Zettel vor Sonnenaufgang zu schreiben. In einem alten Arzneibuche (Mitteil. d. schl. Ges. f. Volksk. XIII 23) heißt es: "Des andern tags, er dy sonne uff gehe, so saltu dy wortzelen graben daz du sy mit dem ysen nicht rurest"; mit dieser letzten Vorschrift vgl. übrigens Alexand. Trall. XI (314B): Herbam sacram . . . . effodito ante solis occasum, radicem non attingens.

Auch für andere Handlungen galten bestimmte Tage und Stunden als besonders geeignet, s. S. 32. 10 ff. Auf S. 33, 17 ff. werden die einzelnen Monate, der November ist wohl durch Zufall ausgefallen, jeder mit einer Anzahl von Tagen genannt. ohne daß ein Zusammenhang mit dem Vorhergehenden herzustellen wäre. Die Aufzählung selbst bildet aber den Schluß der Handschrift, es könnte sich also noch etwas angeschlossen haben, wahrscheinlich wohl eine Angabe, wofür die betreffenden Tage günstig oder auch ungünstig sind. Jedenfalls hängt diese Aufzählung mit der zu allen Zeiten und Orten beliebten Tagewählerei 1) zusammen. Vielleicht kann man Alex. Trall. XI (311 E, F) zur Erklärung heranziehen: ac utitor ut a nobis per singulos menses ordinatum est: mense Januario dato diebus quinque, alternatim, Februario diebus quinque, alternatim, Martio

<sup>1)</sup> Drechsler a. a. O. 189; Lammert a. a. O. 95f.

diebus quinque, alternatim. Aprili diebus quinque, alternatim. Maio diebus tribus, alternatim.... Decembri quattuor diebus alternis. Atque sic per menses duodecim, dies triginta sex anno vertente absolvito.

Wohin werden nun die bösen Geister gebannt? Da sei zunächst daran erinnert, daß an manchen Stellen der Beschwörende das Gott überläßt: 21, 16 f. sagt er: οὐκ ἔγετε γὰο πρός έμε τον έλάχιστον, άλλά πρός τον θεόν τον πρίνοντα ύμας. Eben dies Bewußtsein, daß ein Stärkerer hinter ihm steht. läßt ihn nicht zu Bitten und Opfern seine Zuflucht nehmen. auch will er nicht in den Verdacht des Götzendienstes kommen. 11, 9 ff.: οὐ γὰρ προσέργομαι ὑμῖν ἐν ἀξιώμασιν ή ἐν προτοοπαῖς ή ἐν θυσίαις ή ἐν θυμιάμασιν ή ἐν σπονδή ή ἐν οἰνοχοΐαις η έν λιβάνω, άλλα τῷ στερεῷ καὶ ζῶντι θεῷ. Darum gebietet er 9, 7: δὸς δόξαν τῶ ζῶντι θεῷ (Josua 7, 19: Luc. 17, 18; Joh. 9, 24; Röm. 4, 20), und darum ist der böse Geist, falls er nicht hört, nicht ihm, dem niedrigen und geringen, sondern der heiligen Dreifaltigkeit ungehorsam, 12, 10 f. So sagt bei Grässe (Sagenbuch des preuß, Staates II 629) ein böser Geist: Exibo non tuo iussu, sed ad interdictum Jesu Nazaren (s. Marc. 3, 11).

Christus aber oder die Engel werden die Dämonen ins ewige Feuer bannen. 9, 16 und 21, 13 f. sowie 23. 18 unseres Textes, s. 1. Petr. 4, 5; Marc. 9, 43; Matth. 13, 42. 50. Mit S. 21, 11 ff. unseres Textes könnte man in dem von A. Dieterich herausgegebenen Leydener Papyrus (Jahrb. f. klass. Phil. Suppl. XVI 802) etwa die Worte IV 34 vergleichen: ἐάν με παρακούσης καὶ μὴ πορευθῆς πρὸς τὸν δεῖνα, ἐρῶ τῷ μεγάλω θεῷ· κ.λ είσας σε κατακόψει μελεϊστὶ καὶ τὰ κράτεά σου δώσει φαγ εῖν τ'ῷ ψωριῶντι κυ νὶ usw.¹)

22, 7f. wird dem Dämon gedroht, Daniel und Salomo würden ihn jenseits des Jordans bannen und ihn dort verschließen. Diese Drohung läßt sich wohl daraus verstehen, daß der Jordan die Grenze des gelobten Landes bildete, s.

<sup>1)</sup> Über derartige Drohungen s. Heim a. a. O. 479 ff.: Minae. Weitere Beispiele von βιαστικαὶ ἀπειλαὶ bei Wünsch, Seth. Verfl. S. 84 f.; in Wesselys Indices s. v. ἀπειλή.

4. Mose 34, 12; 5. Mose 3, 17; Josua 15, 5, 22, 25. Es sei an die oben (S. 94) zitierte Stelle erinnert, in der der half-head-Dämon jenseits des Jordans stehend gedacht wird.

Mehrfach begegnet uns die Bannung in die wilden Berge, 11. 35 f.: μη βστασθε, ἀλλ' ὑπάγετε εἰς τὰ ἄγρια ἔρη, 12. 7 f., 16. 2 f.; s. Vassilie v 326, 11, 337, 12; in dem von Reitzenstein a. a. O. aus dem cod. Paris. gr. 2316 mitgeteilten Amulett, das ganz den Charakter unserer Texte trägt, S. 294 f.: ἀλλ' ὑνα ἀπέλθατε ἐν ἀγρίσις ὕρεσιν καὶ ἐκεῖσε φυγαδευθήσετε.

Wie B. Schmidt zeigt,¹) ist die Verwünschung auf einen Berg sehr alt, sie findet sich schon bei Homer. Hias Z 345 ff. εἰς ἔρος, sprichwörtlich mit ἢ εἰς χῦμα verbunden. Imorph. Hymnus auf Artemis XXXVI 16 steht: πέμποις δ' εἰς ὁρέωτ κεφαλὰς νούσους τε καὶ ἄλγη. Auf Zakynthos pflegt der gemeine Mann zur Abwehr einer Krankheit oder einer schlimmen Vorbedeutung σιὰ ἄγρια ὄρη zu sagen. Im gleichen Sinne sagt man im Bezirk Samos auf Kephalonia σιὰ ἄγρια ὄρη, oder σιὰ ψηλὰ βουτά, ähnlich auf der Insel Kythnos; vgl. Vassiliev 334, ὅf.: σίρω²) τὸν λαόν σου καὶ ὅπαγε ἄνω εἰς τὰ τψηλὰ ὄρη ἐκεῖ τὰ εἴδης τὴν καθημερινήν σου τροφήν. Charmouzis teilt in seinen Κρητικά mit, daß alte Frauen zur Abwehr des bösen Blickes (σθαρμός) die Verwünschung ἄμε στὰ ὄρη, στὰ βουτά aussprechen; auch in Epirus wünscht man Böses στὰ βουτά, im parnasischen Arachova gleichfalls.

Daß die Bannung εἰς τὰ ἄγρια ὄρη sehr alt ist, schließt B. Schmidt auch aus dem Gebrauche des Wortes ὄρος, das jetzt in der Volkssprache nicht mehr üblich ist. In unseren Texten lesen wir sowohl ὄρος wie das jüngere βουνός.

Wir finden aber auch das Öde und Unheimliche des Bannungsortes näher ausgemalt, so 10, 4 ff.: ἐν ἀγοὸν σχοτεινόν, καταχθόνιον, βίθιον, ταρτάριον, ψευδές, πλάνης, ἀπαιγλόν, ἄμορ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Alte Verwünschungsformeln, in d. Neuen Jahrb. 1. Philol. und Pädag. CXLIII (1891) 561, 565—568.

<sup>2)</sup> Die Handschrift hat σίχα, Heisenberg verbessert das in σήχα, hebe dein Volk auf; "es ist gebildet nach ἔλα, qεύχα, τρίχα, δρόμα usw. (Hatzidakis 425), aber es fehlt das Präsens σήχω, das vielmehr jetzt σηχώνω heißt, vom alten σηχώω. σηχώνω bedeutet jetzt aufheben und intrans. aufstehen".

φον η πολύμορσον, θεαιὸν διὰ ἀναίδειαν, ἄτην, εἰς ἄνυδρον καὶ ἀγεώργηνον τὸν τόπον, vgl. Matth. 12, 43: "Οταν δὲ τὸ ἀκάθαρτον πνεῦμα ἐξέλθη ἀπὸ τοῦ ἀνθρώπου, διέρχεται δι' ἀνύδρων τόπων, ζητοῦν ἀνάπαυσιν, καὶ οὐχ εὐρίσκει, s. a. Luc. 11, 24. Ich halte es übrigens für möglich, daß bei dieser Schilderung die Vorstellungen vom Hades mitgewirkt haben, der nach B. Schmidt (Volksleben 240) eine finstere Behausung ist. "wo, wie es in den Liedern heißt, kein Tag anbricht, kein Hahn kräht, keine Nachtigall singt, wo kein Wasser fließt und kein Gras sproßt." Einmal wird ja der Krankheitsdämon als im Hades zuhause bezeichnet, 16, 12: κατ ἐκεῖνον γὰρ εἶσαι. In einem Gebete bei Goar a. a. O. 275 Z. 11 v. u. wird dem bösen Geiste geboten: ἄπελθε εἰς τὸν ἴδιον τάρταρον, und er wird wieder dahin gebannt 16, 13: στᾶσον καὶ κάθησον εἰς τὸ ἴδιόν σου τόπον, 1) vgl. Petron. sat. 64: rogamus Nocturnas, ut suis se sedibus teneant.

Ähnlich wie in den Bannformeln wird eine öde, unheimliche Gegend auch in der Vita S. Macarii (Vassiliev 140°. 3 ff.) beschrieben: καὶ πάλιν ζλθομεν εἰς ὄρος εψηλὸν λίαν ὅπου οὔτε ζλιος ἐπέλαμπεν οὔτε δένδρον ὡρᾶτο οὔτε βοτάνη ἐφύη εἰ μημόνον ἑρπειὰ ἰοβόλα κατώκουν ἐν αὐτῷ καὶ φωνὶ, συρισμάτων αὐτῶν καὶ τρισμὸς ὁδόντων ἀσπίδων usw., vgl. XXXV ebd.

Mit dem Verweisen in die Berge ist zweimal das εἰς τὰ ἄπαρτα δένδοα²) (12, 1) verbunden, ἐπεῖ γὰο ἔδωπεν ὑμῖν πύοιος ὁ θεὸς τὴν παθημερινὴν τροφήν, s. 12, 8; vgl. Vassiliev 334, 6.— 36, 3 unseres Textes: σέβα εἰς χλωρὸν δένδουν. Auch in Epirus begegnet man dieser Verwünschung, und zwar in der Form: στὰ πλαριά, in Arachova στ᾽ ἄγρια δένδοα, στὸν ἔρημο τὸν τόπο oder στὴν πακὴ ἐρημινιά.

Die Verwünschung in eine Quelle haben wir bei Vassiliev 334 ξ΄: ἔπαρε τὸν λαόν σου καὶ τὸ γενολόγιον σου καὶ ἔλα νὰ ὑπᾶμε εἰς τὴν πηγήν.

<sup>1)</sup> Derselbe Ausdruck ist in folgender von Heim 474, 1 zitierter Formel natürlich anders zu verstehen: Τάσσον τὰν μήτραν τῆς δείνα εἰς τὸν ἴδιον τόπον.

<sup>2)</sup> Plin. nat. hist. XVI 108: infelices autem existimantur damnataeque religione, quae neque seruntur umquam neque fructum ferunt. S. auch Müllenhoff, Deutsche Altertumskunde IV zu Tacit. Germ. 10.

In diesen Formeln haben wir gewiß einen Rest des Glaubens an Dryaden und Nymphen.

16, 3 ff.: ἀνέβητε εἰς ταύρου κεφαλήν, ἐκεῖ κρέας φάγετε, ἐκεῖ αἰμα πίετε, ἐκεῖ ὀφθαλμοὺς διαφθείρετε, ἐκεῖ κεφαλήν σκοτώστε, κυμαίνετε, διασιρέψατε.

Wenn der Dämon hier in einen Stier gebannt wird, so hängt das möglicherweise mit dem Gebrauche von Stierköpfen als Amuletten zusammen, der heute noch gilt. Überall in Hellas wie in Kleinasien begegnet man Ochsenschädeln mit den Hörnern auf Stangen gesteckt oder an Bäumen aufgehängt (Wachsmuth a. a. O. 62).

Ein anderes Tier soll der Dämon in der Besprechung aus dem cod. Borbon. II c 33 (V as silie v LXVIII) heimsuchen: ἀλλ' Γτα ἐπάγης εἰς ὄφος ὅπου ἔναι ἔλαφος ¹) διπέφιος, ἑξαπέφιος, ἵνα σεύης εἰς τὴν πεφαλὴν αὐτοῦ, καὶ φάγε καὶ πίε ἐκεῖ. Unbestimmt bleibt das Tier in der von Charmouzis in seinen Kretika 26 f. Anm. 3 mitgeteilten Beschwörung: νὰ βρῆς τ' ἄγριο θεριὸ νὰ πιῆς ἀπ' τὸ αἰμά του, νὰ φῆς ἀπ' τὸ κρέας του.

Noch bleibt ein letzter Bannungsort, wohl der schlimmste. übrig; 16, 5f. fährt nämlich die Beschwörung fort: εἰ δὲ καὶ παρακούσατε μου, ἐκεῖ σε ἀπολέσω εἰς τὸ καύσιον ὄφος, ὅπου κύων οὐκ ὑλακτεῖ, ὅ τε ἀλέκτως οὐ φωνεῖ, 22, 22 ff.: ἀπέλθε εἰς καύσιον ὄφος φωνὶ, οὐκ ἡκεῖ καὶ οὐκ ὑπάγει οὐδὲ σκύλου λαλία οὐδὲ ἀνθρώπου πνοὴ εἰ μὴ ἀγέλη δαιμόνων.

Auch hier bietet die Beschwörung bei Charmouzis Ähnliches (B. Schmidt a. a. O. 566): στὰ βουνά, ποῦ πετεινὸς δὲν χράζει καὶ σκύλος δὲν γαυγίζει, wo kein Hahn kräht und kein Hund bellt.²) und sehr nahe kommt das, was aus einem ἐξορχισμός von Kephalonia in den Νεοελλην. ἀνάλεκτα II 415, 16 mitgeteilt wird: νὰ πάη ἡ ἀρρωστία ὅθε κόκκορας δὲν λαλεῖ, καμπάνα δὲν σημαίνει, κουλουροῦλα μικροῦ παιδιοῦ δὲν βλογάει, wo kein Hahn kräht, keine Glocke läutet, kein Brezelchen

<sup>1)</sup> Es sei daran erinnert, daß Stücke vom Geweih des Cervus elaphus als Amulett verwandt wurden, in Italien noch werden, s. Bellucci Amuleti italiani antichi e contemporanei I 7, nach Wünsch, Hess. Bl. f. V. II 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Homolle Inscriptions d'Amorgos im Bulletin de cor. hell. XXV 412 ff. Es verschwindet bei Lucian Philops. 27 ein Geist, als ein Hund bellt, ebd. 14 beim Hahnenschrei: s. gleich S. 107 oben.

für ein kleines Kind vorhanden ist (B. Schmidt a. a. O. 566). Gewiß ist dadurch, wie B. Schmidt meint, die Einöde bezeichnet, zugleich aber liegt wohl der Gedanke zugrunde, ein solcher Ort müsse dem Dämon angenehm sein, Hahnenschrei hund Glockenklang, die sonst ihn scheuchen, sind dort nicht zu hören.

Eine Erklärung für zatotor ögos geben freilich alle diese Beispiele nicht. Ich halte es für sehr wahrscheinlich, daß diese Worte eine bestimmte Örtlichkeit, einen vulkanischen Berg, bezeichnen und uns damit einen Fingerzeig geben, wo wir die Heimat dieser Formeln wenigstens zu suchen haben. Näheres s. im Abschnitt V.

Die Verbannung böser Dämonen in Wüsteneien und entlegene Gegenden ist aber den Griechen nicht eigentümlich; B. Schmidt (a. a. O. 568) verweist auf Verwandtes bei Wenden, Finnen und Esthen, und Weinhold sagt in seiner Abhandlung über die altdeutschen Verwünschungsformeln 3): "Diesen Verwünschungen in die Unterwelt reihen sich Bannungen an wüste Orte, in den Wald, in Schluchten, in See, Ströme oder Sumpf an, wie sie noch heute in Gespenstersagen und Beschwörungen der Krankheitsgeister fortleben, der böse Dämon wird in die Öde ausgestoßen, wo er nicht schaden kann."4)

28. 21 verspricht der böse Geist μίλια λ' zu fliehen. Die Überlieferung mag wohl richtig sein. Größe der Zahl und Gleichklang mit μίλια lassen uns aber das rhodische χίλια μίλια, soweit verwünschen dort die Frauen eine unangenehme Nachricht, B. Schmidt a. a. O. 567, passender erscheinen.

Bei Vassiliev 335 η' (aus dem cod. Barberin. gr. III 3) lesen wir den Wunsch: ὡς λέται ὁ δρόσος ἀπὸ τὰ ἀκρωτίρια,

<sup>1)</sup> B. Schmidt, Volksleben der Neugriechen S. 94: Polites a. a. O. 1311.

<sup>2)</sup> O. Jahn a. a. O. S. 79. Vgl. auch Lucian Philops. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, Sitzungsberichte der Kgl. preuß. Akademie d. Wissenschaften, 1895.
S. 676.

<sup>4)</sup> Natürlich werden auch hier Unterschiede festzustellen sein. Wenn z. B. schlesische Sprüche den Alp in die Berge verweisen (Mitteilungen der schlesisch. Ges. f. Volksk. III 25 ff.), so geben sie ihm zugleich eine unausführbare Aufgabe auf, alle Berge soll er steigen, alle Blätter blatten. alle Wasser waten, alle Zaunstecken zählen (VI 32), "an weil er das verricht't, derweil wirds Tag. Un do koan ich schlof'n woas ich mag."

oëτως rà λυθή το μόρουν του δούλου του θεου ό δείνα. Marcellus de medicamentis liber (308 F) wird zu einer Krankheit gesagt: sed liquescas tanquam sal in aqua.

11, 20 ff. werden die vierzehn Tiere genannt. die den Weinstöcken schaden, 1) den Gärten, dem Lande und den Eichbäumen 2): κάμπη usw.

Wie schon erwähnt (S. 4 u. 62) liefen Gebete zum Schutze der Gärten besonders unter dem Namen des Tryphon um. Ein kurzes Mittel περί τοῦ διῶξαι κάμπας steht bei A b b o t t a. a. O. 358. Einige von den oben S. 11, 20 ff. genannten Tieren werden auch Ps. 105, 33 ff. erwähnt: καὶ ἐκάταξε τὰς ἀμπέλους αὐτῶν καὶ τὰς συτὰς αὐτῶν . . . καὶ ἦλθεν ἀκρὶς καὶ βροῦχος . . . καὶ κατέφαγε πάντα τὸν χόρτον ἐν τῷ, γῷ αὐτῶν καὶ κατέφαγε τὸν καροῦν τῷς γῷς αὐτῶν.

Zur Erklärung einzelner Namen zitiere ich Du Cange s. v. zavkozóxoz: Vermiculus qui Caules rodere solet. Euchologium in Orat. Truphonis pro hortis, vineis et arris: μέρμηξ, φθείρα, δυγίτης, ψυλλίτης, καυλοκόπος, ξουσίβη. Eadem Oratio ex Cod. Colberteo 6041: χόρις, ψιλλίς, χόννις, δηξιφυλήτης, χαυλοχόπος, δ άνερχόμενος έπὶ των φέλλων των λαχάνων. Derselbe s. v. σχωληκοκάμπη: Vermis genus. Eucholog. pag. 697 in Orat. pro hortis, vineis et arvis: κάμπη, σκώληξ, σκωληκοκάμπη, σκάνθαρος, βρούχος, άχρίς. Derselbe s. v. ἐπίμαλος: ἐπίμαλος. Vermiculi genus in Euchologio pag, 697 in Orat, pro Hortis, vineis et agris: 300070c, άκρίς, ἐπίμαλος, καλιγάρις, μακρόπους, μύρμηξ. Nisi legendum sit αποίς ἐπίμαλος, Locusta villosa. Wollte man an unserer Stelle so lesen, so würde die Summe von 14 Tieren nicht erreicht werden. Z. 24 kann vielleicht auch quhrung geschrieben werden, vgl. Du Cange φηξιφυλήτης. Die Konjektur ψυλλίτης von ψύλλα pulex (s. Du Cange) ist jedenfalls überflüssig.

<sup>1)</sup> Σκώληκες οἱ ταῖς ἀμπέλοις ἐνοχλοῦντες u. dgl. werden durch verschiedene Mittel zu vertreiben gesucht; s. Plin. nat. hist. XVII 266; Columella r. r. XI 3, 64; Aelian nat. an. VI 36; Palladius I 35, 3; Geopon. V 48, 1f.; 2, 48; 10, 46; 10, 90; VII 12, 8; 13, 1, 2; 13, 16; 16, 27.

<sup>2)</sup> Heisenberg: ,ποῦ βαλάνου (11, 20) ist merkwürdig, man erwartet τοῦ βαλανίου oder τῆς βαλάνου. Aber die Form ist gut möglich im Mittelgriechischen (Hatzid, S. 27)."

Z. 21 σχώληξ. Fraas sagt in seiner Synopsis plantarum florae classicae S. 35: "Σκωληκισμός, der Wurm, noch heute so genannt, ist eine häufige Erscheinung an oft bewässerten Bäumen, namentlich Feigen und Äpfeln, vorzüglich ausländischen, indem sich die Larven mehrerer Holzkäferarten in das junge Holz derselben einbohren."

Auch Krankheiten der Tiere schrieb man dem σχώλης, dem Wurme, zu, s. 12, 27 und 13, 3. Bei Thompson (II 161) wird der Verursacher des Zahnwehes o Worm angeredet. Andrerseits gilt ein Wurm auch als ein Heilmittel gegen Krankheit, besonders gegen kranke Zähne, z. B. Plin. n. h. XXVII 89: in hoc crescente aestate vermiculos nasci tradit (sc. Xenocrates), quos pyxide conditos adalligari cum pane bracchio ab ca parte, qua dens doleat, mireque ilico dolorem tolli; vgl. ebd. XXII 121.

Dagegen bedeutet 16, 23 σχώλης Seidenraupe, 16, 27 τοὺς τιμίους σχώληχας. — Ἐνδυναμόω (Ζ. 28) ist im Neuen Testamente häufig. Das Gebet um Gedeihen der Seidenraupen ist besonders angebracht. Denn nach B. Schmidt (Volksleben 93) tummeln sich die Dämonen häufig da, wo Seidenraupen gezogen werden, eine Vorstellung, die offenbar durch die Tatsache entstanden ist. daß diese Tiere leicht erkranken und zugrunde gehen. Diesem Gebete schließt sich eins für gute Kokons und glänzende Seide an (16, 29 ff.).

12, 15 wird den schädlichen Insekten gedroht: ἐξαποστελεῖ τὰ στοουθία, καταφαγώσειν ὑμᾶς. Στοουθίον bezeichnet nach Moschopulos bei Du Cange s. v. jeden kleinen Vogel.

## 3. Populärmedizinisches.

Seite XII und XIII des von A. Dieterich in den Jahrbüchern für klassische Philologie Suppl. XVI herausgegebenen und erklärten Leydener Papyrus geben ein Verzeichnis mystischer und eigentlicher Namen von Pflanzen, die als heilkräftig verwendet wurden. Bei dieser Gelegenheit spricht

<sup>1)</sup> Ein anderes Gebet dieser Art (Εὐχὴ τῆς μετάξης εἴτε σηρικῆς πλοκῆς) bei Goar a. a. O. 710. Goar zitiert hierzu in einer Anmerkung des Aldovrandus lib. II de Insectis, cap. 6 u. 7.

Dieterich (S. 781 ff.) von der Entwickelung der griechischen botanischen Literatur, deren tiefste Wurzeln in der Pflanzenkunde des Volkes liegen. Mögen nun auch die ähnlichen Arzneimittel unseres Textes auf literarischer Überlieferung beruhen, letztlich hängen auch sie von der Volksweisheit ab. Wie weit sich die Ausläufer griechischer Medizin und Volksbeilkunde auch in unsere Kultur erstrecken, ist bekannt. Ein Beispiel dafür sei angeführt. Die von Klapper 1) besprochenen alten Arzneibücher aus Breslauer Handschriften gehen ebenso wie andere alte deutsche Arzneibücher zurück auf eine deutsche Übersetzung des lateinischen Werkes Introductiones et experimenta Bartholomaei magistri in practicam Hippocratis, Galieni, Constantini, graecorum medicorum. Während aber Pflanzen, Tiere und Steine im alten Griechenland in Heilkunde und Magie aufs mannigfaltigste verwandt wurden (Dieterich 784 ff.), weiß das heutige Griechenland nur wenig davon, .. Volksmittel aus dem Pflanzenreiche haben die jetzigen Griechen nur sehr wenige, beim Landmann findet man kaum ein wenig Salbei oder Minze zu Thee, auch in den Klöstern kennt man wenig Kräuter, die meisten kennen noch die Hirten".2)

15, 3 ff. wird gegen Behexung folgendes zu räuchern empfohlen:

"Ισφαλιον (cd. ἄσπαριον): vgl. Paul. Aegin. de re med. VII 1 (615 D): Ίσφαλιος, id est bitumen, siccat et calfacit secundo ordine. Dieterich, Abrax. 188, 5 f.: ἐν δαιμονιζομένω εἴπης τὸ ὄνομα προσάγων τῆ, ὁινὶ αὐτοῦ θεῖον καὶ ἄσφαλιον· εὐθέως λαλήσει καὶ ἀπελεύσεται. S. auch Pauly-Wissowa, Real.-Euc. II 1729.

Aιθοδαιμόνιν, s. Du Cange s. v. Λιθοδαιμόνον 3): Lapis daemonis Alberto magno, Lapis bicolor, ut arcus daemonis, qui Iris vocatur.

-1ίθον γαγάτην.4) Oribasii Synopsis II 56 (27 G): Gagates

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mitteilungen d. schl. Ges. f. Volksk. XIII 22 ff.

<sup>2)</sup> Fiedler a. a. O. I 779.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lapid, grees ed. Mély-Ruelle II 1, 208, 1191 ff.: Καὶ μελανίζοντα οφοδρῶς τῖ, χρόα δαιμονίτην | Όν φέρων εἰς δακτύλιον ὁ Σολομῶν ὁ μέγας | Τὰς τῶν δαιμόνων φάλαγγας ὑπέταξε θεόθεν.

<sup>\*)</sup> Orpheus de lap. 468; Nicand. Theriac. 37; Plin. n. h. XXXVI 141; Galen. 12, 203; Diosc. V 145; Geop. XV 1, 32; Lap. grees ed. Mély-Ruelle s.  $\nabla$ .

lapis probatur qui celerrime accenditur et dum uritur, bituminis odor sentitur. Aetii tetr. I sermo II cap. 24 (68 D): Estque alius quidam lapis colore niger, qui igni admotus, bituminis odorem de se praebet. Hunc tradunt reperiri in Lycia circa fluvium Gagen, unde etiam Gagates appellatur. . . . Admiranda vis gagatae igni admoti et accensi. Er wird auch bei Nicol. Myr. 421 Gerwähnt.

Βερονίχην. S. Du Cange s. v.: Electrum. Bei Vassilie v 342 λα' wird u. a. βερονίχειον zur Abwehr des bösen Blickes (εἰς τὸ λῦσαι μάτι) zu räuchern geboten. Eine weitere Bedeutung dieses Wortes s. noch auf dieser Seite.

Kαστόριον.¹) Paul. Aegin. (625 B): Kastoreum calfacit ac siccat cum partium tenuitate excellenti... In cerebri vero et pulmonis affectionibus suffitum per inspirationem magnopere prodest. Ähnlich bei Oribas. de virtute simpl. II 1 (601 C). Der Syrer Archigenes, ein Zeitgenosse Iuvenals, schrieb περὶ καστορίου χρήσεως βιβλίον, s. Fabricius Biblioth. gr. XIII 80. In der Antidotus aurea, gegen Fieber, Nicol. Myrepsus 353 C wird Castorium genannt; 365 D wird Antidotus e castoreo erwähnt.

Θεῖον s. Dieterich, Abrax. 188, 6.

37, 13 wird gegen eine Schnittwunde βερονικήν, άλας, λιβάνι, χάλκανθον fein zu reiben und aufzulegen empfohlen.

Bεφονίτη im Sinne von Electrum paßt hier wohl kaum, eher Nic. Myr. 427 C mit der Anmerkung von Leonh. Fuchs: Veronicae. Graece est βεφονικῆς. Puto itaque intelligi a Nicolao stirpem, quae in hodiernum diem veronica vulgo dicitur. Est enim vulneraria adeoque ad sistendum sanguinem apta.

Bei Nicol. Myreps. handelt ein Kapitel de salibus <sup>2</sup>) (468 ff.); 470 F wird eine Art sal sanctorum Apostolorum genannt. Über die Wirkung des Salzes s. Paul. Aegin. de re med. VII c. III (612 E): "Ales id est sal omnis, multum siccantem ac adstringentem vim habet. Unde quicquid humidi in corporibus est, id totum depascitur: quod vero reliquum est, adstringendo compingit. Qua-

<sup>1)</sup> S. Jan, index Plinii s. v.

<sup>2)</sup> S. auch Dioscorides V 125.

propter etiam condita asservat, et a putrefactione tuetur. At ustus sal maiorem discutiendi vim habet.\(^1\)

Oribasii medic. coll. XI (425 F): Libanos<sup>2</sup>) id est thus, nascitur in Arabia, quae thurifera nominatur. . . . Ei vis inest adstringendi, calfaciendi etc. Fraas a. a. O. 87: "Boswellia turifera Roxb., indischer Weihrauchstrauch; τὸ τοῦ λιβανωτοῦ δένδοον Theophr. h. pl. IX 4: λίβανος das Harz, λίβανο hodie." Bei Wessely (a. oben S. 2 a. O. S. 15): Θῦσον πόππος λιβάνον, vgl. außerdem den Index bei Wessely u. d. W.

Mit dem letzten Bestandteile (37, 13) ist gewiß χάλχανθος gemeint. Paul. Aegin. de re med. VII (645 F) sagt darüber: Χάλχανθος (id est atramentum sutorium) aqua est congelata in metallis in Cypro, quae fortissimam adstrictionem cum caliditate habet non ingenerosa et prae omnibus humidas carnes asservare

ac siccare potest; s. a. Dioscor. V 114.

15, 21 wird gegen Stein empfohlen die Wurzel von dygioμολόχισσα zu kochen. Paul. Aeg. (632 B): Μαλάχη<sup>3</sup>) id est malva, sylvestris moderate discutit ac mollit: hortensis ut humidior, ita debilior est. Ps.-Apul. de med. herb. cap. XLI (nomina et virtutes malvar erraticae) § 1: Ad vesicae dolorem et eos, qui sanquinem per naturam faciunt. Fraas a. a. O. 99: "Malva sylvestris L. wilde Käsepappel; μαλάχη bei Hesiod, Theophrast, Dioscurides erwähnt. Wie schon in den ältesten Zeiten, so noch jetzt ein beliebtes Gemüse, welches vorzüglich bei Krankheiten gegessen wird; μολόχα und μαλόχα hodie. M. rotundifolia L., runde Käsepappel; ή ἀγρία μαλάχη, Diosc. II 144 und sonst. Malache silvestris, s. Plin. n. h. XX 222, άγρια μολόχα hodie." Bei Nicolaus Myr. wird sie mehrfach empfohlen, so 401 H; 448 E: Antidotus e semine sylvestris malvae; 480 C; 571 E: radicis malvae sylvestris. Du Cange s. v. Ayotouálazor: Malva silvestris. Demetrius lib. 2. Hieracosoph. cap. 32: δίζας άγριομαλάχου σευάξεις καί τρίψεις, etc.

28, 24: Έρμηνεία τῆς πιονίας.4) Damit ist offenbar die Paeonie gemeint, von der eine Menge Heilmittel wissen. Bei

i) Über die Zauberkraft des Salzes s. Kroll, Alte Taufgebräuche
 a. a. O. 32 ff.
 2) Dioscorides I 81: περὶ λιβάνου.

<sup>3)</sup> S. auch Lapid. grecs II 1, 130.

<sup>4)</sup> S. auch Lapid. grecs II 1, 13.

Haupt Carm. graec. XI Παιονία heißt es Vers 139 ff.: Πασάων βοτανέων βασιληίδα δίζεο, κοῦρε.... | πασιθέην ἡν πάιτες ἐδωρήσαντο ἄναπτες | Αητοΐδη Παιᾶνι θεῷ κατὰ μακρὸν "Ολυμπον. — 28, 26 steht die Form πιγονία. Nach Schmidt (Volksleben 126, 3) heißt die Pflanze auf Zakynthos πηγουνιά. Du Cange zitiert s. v. Πιγονία Agapus in Geoponico cap. 154: πῖνε τὸν ζουμόν του μὲ νερὸν πιγονίας. Fraas a. a. O. 134: "Paeonia corallina Retz., Korallengichtrose; Παιωνία Theophr. h. pl. IX 8: Gal. fac. simpl. 6 p. 80; παιωνία ἄρξην Diosc. III 147; Plin. n. h. XXV 4: Paeonia, a Paeone medico." Fiedler a. a. O. I 844 gibt als ihren neugriechischen Namen Δηγούνια an.

29, 26 wird dieselbe Pflanze genannt παιωνία τοισμεγίστη (vgl. Hermes trismegistos), μῆτες τῶν βοτάνιων. Zu diesem letzten Beinamen vgl. Alemannia I 195: "Arthimesia, kriechisch; latinisch mater herbarum;" 1) in zwei Wiener Handschriften, die Bearbeitungen des Macer enthalten, heißt es: "ARtemisia heizet bîbôz vn heizet an den arcetbuchen muter aller wrce," und: "Bŷbôs ist aller wurcz muter". 2)

Bei Nicol. Myr. 428 F begegnen wir einer Antidotus dicta Paeonia; als Bestandteil einer Medizin wird sie ebd. 365 B genannt, 353 C als Teil der antidotus aurea.

Nach einigen Gebeten, so lautet das Rezept 28, 26 ff.. grabe die Paeonie aus, und wenn du ihre Wurzel gefunden hast, laß (= lege?) sie beiseite. Darauf wirf dazwischen Brot und etwas πυρίνη πέτρα,<sup>3</sup>) d. i. wohl Kohle, von den vier Ecken des Opferaltars<sup>4</sup>) und Gerste und Salz mit Honig und die Kohlen aus dem Räucherbecken und tue alles auf die Wurzel der Pflanze.

Hierbei wird freilich nicht ganz klar, ob die genannten Gegenstände mit der Wurzel zusammen irgend welche medizinische Wirkung ausüben sollen oder ob sie zu der im Boden zu lassenden Wurzel gelegt werden sollen, wie ähnliches 34, 3 f.

<sup>1)</sup> Heim Incant. mag. 503 aus dem cod. Vindob. Nr. 93 fol. 5 v.: magna herbarum omnium domina diceris. Andere ähnliche Bezeichnungen ebd. 506, 130; 539, 228.

<sup>2)</sup> Haupt am S. 74 Anm. 1 angeführten Orte S. 535.

<sup>3)</sup> S. den kritischen Apparat zu 29, 2.

<sup>4)</sup> Über θυσιαστήριον s. Probst a. a. O. 20, 7. 67.

geboten wird. Da die Wurzel in den folgenden Rezepten genannt wird (30, 13 ff.), halte ich das erstere für wahrscheinlicher.

Die Bestandteile, die hier erwähnt werden, treffen wir auch sonst in Rezepten: Brot z. B. bei Nic. Myr. 572 D, Gerste bei Paul. Aeg. (628 F): κριθή (i. e. ordeum) frigefacit ac siccat primo ordine; Nicol. Myr. 567 A: farinae hordeaceae, 568 C, G. Das in unserem Texte genannte κριθάρι ist nach Th. v. Heldreich ) Hordeum vulgare L. und H. hexastichum L. Über die Verwendung von Salz s. S. 111 f.

Nachdem in längerem Gebete Gott angesieht worden ist, den Segen des heiligen Geistes auf diese Pslanze zu senden,²) andere bestimmte Gebete zu sprechen besohlen und sonstige Vorschriften gegeben sind, folgt (30, 7): ἀπουσον ποῦ ἀφελεῖ. So folgt auch bei Dieterich Abraxas 187, 14 f. nach der theoretischen Anweisung der praktische Teil: ὑποτάξω δέ σοι, τέπνον, καὶ τὰς χρείας τῆς ἱερᾶς βίβλον.

30, 8 ff.: Gegen Fieber soll man sieben Beeren, natürlich der Paeonie, mit etwas Salz in einem leinenen Tuche zerdrücken, in ein Gefäß mit Wasser von den heiligen Theophanien (darüber später) tun und dem Kranken dreimal zu trinken geben.

Einer ähnlichen Kur soll sich unterziehen, wer schlecht sprechen kann: ὁ δεθεὶς τὴν γλῶτταν, 30, 12 ff. Sieben Beeren soll er in einem Gefäße mit Theophanienwasser zerdrücken und dieses trinken, dabei Wurzel und Beeren der Pflanze auf der Zunge halten; außerdem soll er sich mit der Wurzel räuchern.

Wer von einem Dämon besessen ist, soll von der Wurzel essen und räuchern, zwei Monate lang (εἰς δύο φεγγάρια 31, 3). In ein Haus, in dem mit Wurzel und Blättern der Paeonie geräuchert ist, kommt nichts Böses (30, 20). Bei Vassiliev

<sup>1)</sup> Die Nutzpflanzen Griechenlands, Athen 1862, S. 5.

<sup>2)</sup> Auch diese Worte erinnern an Liturgisches, z. B. A. C. VIII 12: "Daß du herabsendest deinen heiligen Geist über dieses Opfer". Probst a. a. O. 271. — Mit 29, 8 ff. unseres Textes vergleiche man Ps.-Apul. de medic. herb. CXX 2: Loge cam se. herbam mentham). . . . sie dieens: Te precor, herba hedyosmos, per eum. qui nasci te iussit, venias ad me hilaris cum tuis virtutibus et effectu tuo et ea mihi praestes, quae fide a te posco.

342  $\lambda \alpha'$  wird gegen bösen Blick u. a. auch  $\pi \alpha \iota o \nu \iota \alpha \nu$  zu verbrennen empfohlen.

Beeren, und zwar drei, sollst du in den Mund nehmen, ὅταν ἔχης φόβον εἰς κρίσιν (31, 4 f.). Diese Worte bedeuten doch wohl eher Furcht vor einem Prozesse, einer Gerichtsverhandlung, als vor einer Krankheitskrisis. Dazu wird befohlen: καὶ λέγε  $\bar{\Gamma}$  φορὲς τὰ δήματά μου ὅλον. Was damit gemeint ist, ist schwer zu sagen. Ich glaubte zuerst, man könne darunter die gewöhnlichen und die magisch-medizinischen Namen der Pflanze Paeonie verstehen. Da würde es aber ὀνόματα heißen müssen. Nun ist τὰ rot geschrieben, das kommt hier wohl unseren Anführungszeichen gleich, τὰ δ. μ. muß also wohl ein wörtliches Zitat sein, vielleicht der Anfang einer Zauberformel, vielleicht auch ein Bibelzitat. Man könnte an Matth. 5, 37 denken und annehmen, das λόγος des Textes sei durch δήματα ersetzt worden. Oder soll man ändern τ. δ. θεοῦ, die  $\langle 10 \rangle$  Gebote Gottes?

Wenn ein Kind keine Lust zum Lernen hat, so stecke man ihm sieben Beeren in den Mund, und es wird Lust bekommen (30, 22 f.). Mittel, die Begabung der Kinder zu heben, werden auch sonst überliefert, s. Vassiliev S. 341: εἰς παιδὶν κακόσκοπον (aus cod. Barber. III 3); Abbott 362.

Einen Aufguß der Pflanze Paeonia zu trinken, ist für vieles gut: es hilft gegen Behexung (30, 26); von der Paeonie essen und trinken gibt den Frauen Milch (31, 6f.). Mittel ad mamillis lac provocandum sind uns mehrfach überliefert, z. B. bei Bursian Fragm. medicum X: Sext. Placitus in Fabricii Bibl. gr. XIII 407; Abbott 360, 41<sup>b</sup>.

Wer die Wurzel bei sich trägt, der braucht sich vor Zauberei,<sup>1</sup>) gleichviel wo und wann er geht, nicht zu fürchten (30, 16 f.); wer von dieser Pflanze im Hause hat, dem naht nichts Böses (30, 24 f.).

30, 18 f.: Wer den Samen der Paeonie zu Mehl zerstößt

<sup>1)</sup> Für das überlieferte μαΐα ist wohl μαΐαν oder μαχίαν zu schreiben, der Akkusativ abhängig von οὐ φοβήσεται. Zeile 25 müßte man übrigens, die Richtigkeit der Überlieferung vorausgesetzt, μαχία in anderem Sinne nehmen als Z. 16, nämlich als Bekanntschaft mit der magischen Heilkunde.

(τοιβων... ισστες ἄλευςον, s. Nicol. Myr. 591 H: terito ut pollinem, 596 ('; Sext. Placit. a. a. O. 405: in pulverem redactum) und mit ungemischtem Weine trinkt, der wird von jedem Übel geheilt. Oribas. synops. VIII 2 (120 B): Adiuvat etiam hos (sc. ephialticos) paeoniae semen, eius autem grana quindecim nigra trita ex aqua continue potui dentur. In Schlesien galt zum Schutze gegen Epilepsie das "schwarze Pulver" für wirksam,¹) ein wunderliches Gemisch, das sehr an die Rezepte eines Nicolaus erinnert. Paeoniensamen und Hirschhorn (darüber weiter unten) gehören zu seinen Bestandteilen.

30, 27: Paeoniensame mit reinem Honig getrunken ist dem ganzen Körper dienlich. Nicol. Myr. 489 B: accipe mellei favi, habentis mel tenuissimum, 354 A. Sext. Placitus a. a. O. 403: mel Atticum.

31, 1 f.: Auf der Brust zerrieben wirkt die Pflanze heilkräftig.

34, 1 f. haben wir ein Mittel gegen Hüftschmerz: λάβε λατούρι ψίζαν μολόχας (s. Seite 112) μετὰ οἴνον ἄσπρον.

Fraglich ist, ob das erste Wort mit λαθοῦρι, lathyrus sativus L. (s. Heldreich S. 72; Fraas S. 53) etwas zu tun hat. Heisenberg bemerkt zu dem Worte: "λατούρι, Latwerge. Ich finde das Wort nur bei Du Cange als λατοῦρα, Dolor laterum; das ist ein Mißverständnis von ihm, der die einzige von ihm beigebrachte Stelle aus Myrepsus: ἐνεργεῖ εἰς πόνον πλευρῶν, ὅπερ ὀνομάζουσιν οἱ Ἰιαλοὶ λατοῦρα mißdeutete; es heißt vielmehr: gegen Kreuzweh hilft, was die Lateiner λατοῦρα nennen. Ich leite es ab vom romanischen lattovaro, ital. lattuaro, Latwerge, vgl. Diez, Wörterbuch 5 S. 190."

Weißer Wein wird von Sext. Placit. a. a. O. 397 in einem Mittel ad caducos empfohlen; Nicol. Myr. 550 A: cum vino albo, 569 A. Alex. Trall. X 1 (288 E): Vinum sit album, quod facile in corpus distribuatur, astrictionis expers.

Schwer verständlich ist ein anderes Mittel für den gleichen Zweck, 34, 3 ff.; ich gebe hier die größtenteils Heisenberg verdankte Übersetzung: "Grabe die Wurzel von χαμοπέτρις

<sup>1)</sup> Drechsler a. a. O. 306.

aus, und lege dorthin, wo du sie ausgegraben hast, etwas Brot, Käse und Kohle, und zerreibe sie und gieße 2 Teile Wein darauf und ein Teil Wasser und sie sollen sieden, und er 1) soll sie ins Freie bringen von Donnerstag Abend,2) und darauf soll er es trinken und dann soll ein Teil zugedeckt werden, nämlich 27³) (Tropfen?), und es soll gut und oft geschüttelt werden, und wenn du die Wurzel ausgraben willst, so sollen zwei Menschen dabei sein mit Vater unser und Ich glaube an einen Gott."

Was mit χαμοπέτοις gemeint ist, kann ich nicht sagen. Vielleicht Steinbrech, saxifragum, der bei Nicol. Myreps. öfters genannt wird, 353 ff., oder sedum rupestre L., Felsenpfeffer, ἐπίπειρον Aristot. part. anim. IV 5; Theophr., h. pl. VII 8 (Fraas S. 136). Vielleicht ist das Wort auch für χαμοπίτυς (χαμαιπίτυς S. 119) verschrieben.

Wie das Hinlegen von Brot, Käse, Kohle u. a. an die Stelle der ausgegrabenen Pflanze zu verstehen ist, darüber werden wir durch Plin. n. h. XXV 107 belehrt: colligi debere (sc. verbenacam) circa canis ortum . . . favis ante et melle terrae ad piamentum datis.

Mit der Vorschrift ἐξαστριάσει vgl. Cato de agric. CVIII 2: Vinum ponito sub dio; Thumb a. a. O. 394: Während der Nacht bleibt der Krug im Freien stehen, "damit ihn die Sterne schauen", γιὰ τὰ τὸ ἰδοῦνε τἀστέρια (Aegina und nach den Νεολλ. ἀνάλ.), ἀστροφεγγιάζεται (Kreta).

34, 28 f. werden zwei Pflanzen genannt, die in einen Blumentopf getan, verbrannt und zu Pulver zerstoßen werden sollen, welches auf die Schnittwunde 4) zu streuen ist.

<sup>1)</sup> Der Wechsel zwischen 1. und 2. Person in solchen Rezepten ist sehr häufig.

<sup>2)</sup> Wünsch meint: "er soll sie unter die Sterne bringen von der fünften Stunde Abends ab (11—12 Uhr Nachts die Geisterstunde?). Wenn nicht πέπτος mit "Kochen" zusammenhängt; es soll ein Kuchen gebacken werden, der in 27 Teile zerlegt wird. Doch ist das alles unsicher."

<sup>3)</sup> rois 9', ter novies, eine der darin vorkommenden Dreiheiten halber besonders beliebte Wendung; s. Nauck zu Oed. Col. 483; Varro rer. rust. I 2; Ciris 371; Plin. XXX 51; Ps.-Apul. de virt. herb. XCI 2; Marc. XV 101. Vgl. Diels, Sibyllin. Bl. 42 ff.; W. Warde Fowler The Number Twentyseven in Roman Ritual, Class. Review XVI 211 f.

<sup>4)</sup> Die Anfangsworte πεοὶ † ζὸν άδαν καθώς ἀπὸ λύκον, teils verderbt,

Die erste dieser Pflanzen ist wohl Chamaeleon, s. Pauli Aegin. de re med. VII 1 (645 H): Chamaeleonis nigri radix calefacit ac siccat . . . caeterum albi radix similis est nigri radici; Ps.-Apul. de medic. herb. XXVI; v. Heldreich S. 78: "Cardopatium Orientale Spach., Χαμοληός (bei Athen), χαμαιλέων μέλας des Theophrast. hist. pl. IX 12."

Zur Erklärung des zweiten Namens, ἀγριοσυκέα, dient vielleicht Marcell. de medicam. l. 36 (405 D): radicis cucumeris agrestis (quem σίκυον ἄγριον dicunt); Oribas. med. coll. XII (439 D): Σίκυος ἄγριος id est agrestis cucumis, est ex quo id quod elaterium vocant; s. auch Ps.-Apul. a. a. O. CXIII: nomina et virtutes cucumeris silvatici. Fra as 102: "Ecbalium Elaterium Rich., Springgurke; δ ἄγριος σίκυος Τheophr. h. pl. IX 15; σίκυς ἄγριος Diosk. IV 152; hiervon das den Alten (Hippocrates) bekannte und sehr häufig angewandte Elaterium, Galen l. var." Fiedler a. a. O. I 784: "Momordica Elaterium, Σίκυς ἄγριος Diosk., ἀγριαγκουριά ngr., Springgurke. . . . Mit Öl übergossen gibt sie eine sehr wirksame Brandsalbe."

In der mir ihrem Zusammenhange nach unverständlichen Beschwörung 35, 16 ff. werden folgende Pflanzen genannt:

Τραντάφυλλα (Ζ. 21), s. Du Cange s. v. τραντάφυλλον, Rosa; v. Heldreich 66: "Rosa Gallica L., ή Τριανταφυλληὰ τοῦ γλυχοῦ . . . Man nennt . . . . die Blüten τὰ Τριαντάφυλλα."

Mit dem unmittelbar vorher genannten κλωνούς kann vielleicht auch eine bestimmte Pflanze gemeint sein, nach Ps.-Apul. de medic. herb. IX hatte herba scelerata diesen Namen.

Zeile 22 und 24 wird Chamaedrys zu verstehen sein. Paul. Aegin. (645 G): Chamaedrys calfacit ac siccat tertio ordine. Lienes itaque consumit et urinas ac menses movet. Scribon. Larg. de compos. med. 23 (211 D): χαμαίδονος quae herba similia quercus folia habet. Über die officinelle Verwendung dieser Pflanze s. Oribas. med. coll. XV (511 G); Aetii Tetr. I 1 (57 D); Ps.-Apul. de medic. herb. XXV; Nicol. Myr. 353 C. Fraas 173:

teils nur unsicher wiederhergestellt, beziehen sich wohl gar nicht auf dieses Rezept. Ist  $\varkappa\alpha\vartheta\dot{\omega}s$   $\dot{\alpha}\pi\dot{o}$   $\dot{\lambda}\dot{\nu}\varkappa o\nu$  das Richtige, so geht es wohl auf 34, 24; in den verderbten Wörtern steckt vielleicht irgend eine Tierbezeichnung.

"Teucrium lucidum L., Gamanderstrauch; χαμαίδονος Diosc. III 102, heute χαματδονά." Fiedler I 769 bezeugt, daß diese Pflanze auch bei den Neugriechen medizinisch verwendet wird.

35, 23. 25 wird χαμόριζα genannt. Was darunter zu verstehen ist, habe ich in der benützten botanischen Literatur nicht gefunden, aber der Name ist leicht deutbar. Die Zahl der mit ὁίζα zusammengesetzten Namen ist sehr groß. Fiedler spricht I 791 von Aristolochia longa, ἀμπελοχλαδορίζα ἢ πικρορίζα ngr., und erwähnt, daß ein Aufguß ihrer Wurzel in Zante u.a. bei schweren Geburten sehr wirksam angewandt wird; dort werde sie ῥίζα genannt; auch bei Fiebern werde sie gebraucht.

Ob in dem Z. 23 und 25 genannten χαμοχίλιτρα als zweiter Bestandteil κλήθρα steckt? Das ist betula Alnus L., heute κλήθρος und κλήθρη (nach Fraas 254): Fiedler I 525: "Alnus glutinosa, Σκίλιθρο ἢ κλέθρα, Schwarzerle". Da nun mit Alnus zusammen σημύδα vorkommt, Theophr. h. pl. III 14, d. i. Cercis Siliquastrum, so könnte man sich versucht fühlen, dieses Wort als zweiten Bestandteil von γαλσιμίδαλον (Z. 23) und γαλασιμήδαλον (Z. 25) zu vermuten, während der erste wohl γάλα 1) ist.

Nαμοπετοῦ (Z. 26) scheint nach dem Zusammenhange eher einen Dämon als eine Pflanze zu bedeuten. Sonst könnte man an χαμαιπίτυς denken. Paul. Aegin. (646 A): Chamaepitys secundo ordine calefacit, tertio siccat: quare viscera et maxime hepar purgat ac extergit. Oribas. med. coll. XII (449 B): Chamaepitys . . . herba est per terram serpens, subcurva; folia habet minoris sempervivi etc. Marcelli de medic. liber (386 A): Ad choleram proiiciendam herbae quae Graece dicitur χαμαιπίτυς, syriace vero pitysorisis, folia novem mitte in aquam calidam; Ps.-Apul. de med. herb. XXVII. Fraas 172: "Ajuga Iva L., schmalblättriger Günsel; χαμαιπίτυς Diosc. III 165; ἄγριο λίβανο hodie." — "Eine πόα ἔρπουσα ἐπὶ γῆς, ähnlich unserem Bärlapp, mit wolligen und fichtenartig riechenden Blättern."<sup>2</sup>)

37, 15 άβλησεόνι. Polei, gegen Husten. Erwähnt im Carmen

¹) Für mehr als fraglich halte ich es, ob in  $\dot{\epsilon}\xi\alpha\pi^{\delta}_{o}$  (Z. 23 und 25) die Maßbezeichnung  $\dot{\epsilon}\xi\acute{a}\gamma\iota o\nu$  steckt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tomaschek, Sitzungsber. d. Kaiserl. Ak. d. Wissensch., Phil.-Hist. Kl. 130, 29.

grace. de vir. herb. XII ed. Haupt; bei Nicol. Myreps. 387 H, 401 A. Als Mittel gegen Husten ebd. 497 G, 498 E. Fraas 173: "Teucrium Polium L., grauer Gamander; πολίον Theophrast. h. pl. I 16; Diosc. III 114; heute ἄγριος ἀμάρανθος."

33, 29 wird empfohlen Holz, Horn und Knochen zu ver-

brennen und dann zu trinken zu geben.

34, 10 ff.: Nimm einen Wolfsknochen, verbrenne ihn, zerreibe und mache ihn zu Mehl und bestreiche die kranke Stelle (πόνος) mit Talg und dann tue das Mehl darauf. Die folgenden Worte verstehe ich nicht. Vielleicht sind für ihre Erklärung die Worte des Leonh, Fuchsius zu Nicol, Myreps, 439E Aridum ad spuentes sanguinem expertum irgendwie dienlich: Aridum Graece est Erjoiov. Sunt autem Graecis Erjoia (ut testis est Actuarius) 1) omnia medicamenta arida et sicca, quae hodie facientes medicinam pulveres appellant. Cornarius in suis commentariis falso ad eos tantum pulveres, qui rulneribus, ulceribus, et cuti insperguntur, hanc dictionem detorquet. Im Scholion zu Haupts Carm. gr. 13, 13 findet sich: ξηραντικός, zum Trocknen geschickt. Vielleicht ist der Sinn unserer auch durch die Korrektur von elgiv in eggiv noch nicht klaren Stelle folgender: der Knochen des Wolfes muß derselbe sein wie der, an dem der Mensch Schmerzen hat. Man müßte dann etwa übersetzen: Und welchen Knochen des Wolfes du verbrennst, es wird derselbe sein für das Trockenmachen des Leidens, derselbe nämlich beim Menschen. Die nahe liegende Anderung in τω αὐτω verbietet sich durch das Fehlen des Dativs in dieser Partie.

Fleisch und Knochen des Wolfes wurden in der Medizin sehr häufig verwandt, s. Sext. Placit. a. a. O. 402 ff. cap. VII de lupo; Geop. XVII 13, 2; Marcell. 8, 107; 36, 59 u. ö.; Wessely a. oben S. 2 a. O. 46: "In den magischen Actionen spielt bekanntlich der Wolf eine Rolle, von ihm ein Knöchel dient als Amulet: Pariser Papyrus 1317."

34.22 f.: Um eine Schlange zu vertreiben, soll man Ziegen-

<sup>1)</sup> Actuarii med. VI 5 (306 G): Ex praescripta materia medicis arida quoque medicamenta conficiuntur, quae ab ipsis privatim ξηφοχολλύρια (hoc est arida collyria) nuncupantur.

haare und Hirschhorn verbrennen. Ein anderes Mittel, vor dem ξοπετὰ πάντα φεύγει, steht bei Haupt Carm. graec. III 31, ein weiteres bei Sext. Placit. a. a. O. 416: ad effugandos serpentes. Fast wörtlich mit unserem stimmt das bei Bursian (Fram. med. gr. IX) überein. Bursian gibt eine große Menge von Belegstellen für Mittel ad serpentes fugandas, darunter Plinius n. h. XXVIII 152: caprarum cornu vel pilis accensis fugari serpentes dicunt; fast überall wird Hirschhorn und Ziegenhaar empfohlen. S. Dioscor, II 63: πεολ έλάφου πέρατος, Placit. a. a. O. 395, cap. I de cerco, "cuius cornu habet vires exsiccandi omnes humores" 1); 396: Inque cervina pelle si iacueris, nullus ad hominem serpens accedet. Über die Verwendung der Ziege in der Medizin s. Plin. n. h. XXVIII 153; Sext. Placit. cap. XVI de capro et capra, a. a. O. S. 410 ff.; so 410; Ad serpentis morsum. Pulverem de cornu caprae et cius lac cum origano et cum vini cyathis tribus bibat: venenum excutit.

35, 3f. wird geraten Lilienwurzel und Horn zu verbrennen, um ein Tier (den Wolf?) vom Hause zu vertreiben.

Die Lilie spielt in der alten Medizin eine wichtige Rolle, und ebenso in der Magie, die sich oft von der Medizin nicht trennen läßt; s. Dioscorid. III 106 περί κρίνου. Als Bestandteile von Heilmitteln werden bei Nicol. Myr. genannt 438 H: lilinum unguentum; 747 D: liliorum flores; 819 E: lilii radix. Bei Wessely (a. oben S. 2 a. O. S. 15) werden unter den Zauberingredienzien ἄρτου ἄγματα und κρίνινον ἔλαιον genannt.

In den italienischen Texten wird 25, 1 ff. ein Mittel gegen Gichtknoten (bruguli) gegeben. Seine Bestandteile sind folgende:

Argentu vivu, Quecksilber. Dies wird als Heilmittel erwähnt z. B. bei Paul. Aeg. de re med. V 29 (545 A) und V 62 (550 G), 644 E; bei Nicol. Myr. 488 H.

Was mit dem nächsten Bestandteile, *insuccia*, gemeint ist, weiß ich nicht. Klar ist nur, daß davon ein halbes Gewicht, also wohl eine halbe Unze, genommen werden soll.

Lebersalbe, unquentu di figatu. Über Leber als Heilmittel und Medizinbestandteil s. Pauli Aegin. de re med. VII 3 (622 B).

<sup>1)</sup> s. Drechsler a. a. O. 306.

Mit branchettu, kleine Klaue, könnten die Pfoten oder Knöchel eines Tieres gemeint sein.

Mastica, Mastix, s. Oribas. med. coll. XV 1 (507 B): Iure autem in omnibus sibi primas vindicavit lentiscina (quam mastichen vocant), nam praeterquam quod pauca ei inest adstrictio, hoc etiam accedit, ut sine molestia siccet. Ebenso Aetii tetr. I sermo 1 (49 H). Als Bestandteil von antidotus aurea bei Nic. Myreps. 353 C, auch 367 B. Vgl. Fiedler I 539 f.; v. Heldreich S. 60: "Die auf Chios im großen kultivierte Abart von Pistacia Lentiscus L., ngr. δ Σχῖνος, liefert das Mastixharz, τὸ Μαστίχα oder ἡ Μαστίχα." Daraus wird heute in Griechenland ein gesundheitsfördernder Liquor gebraut (μαστίχα), der dem einkehrenden Gastfreunde zuerst zur Begrüßung gereicht wird (nach freundlicher Mitteilung von Wünsch).

Der folgende Arzneibestandteil bleibt wieder unverständlich. Heisenberg denkt zweifelnd an arrosta (?) pina.

Mirra, Myrrhe. Sie wird von Sext. Placit. a. a. 0. 397 und 400 als Teil einer Medizin genannt.

Incensu crudu miscatu d. i. roher gemischter Weihrauch, s. S. 112: λιβάνι.

Über sali, Salz s. S. 111.

Beim nächsten Worte denkt Heisenberg an inguentu aru/maticu).

Ogghiu di lauru bedeutet Lorbeeröl. Über den medizinischen Gebrauch des Lorbeers s. Paul. Aegin. de re med. VII 1: Δάφνης, id est lauri, arboris folia siccant et calefaciunt vehementer. magis tamen fructus; s. a. Oribasii de virtute simpl. II 1 (597 °C); Aetii tetr. I sermo II (16 F); Nicol. Myr. 353 °C, 359 °B, 607 °C. Fiedler I 532 erwähnt, daß Lorbeeröl heute in Griechenland äußerlich bei Contusionen und Rheumatismus angewendet wird.

Ogghiu di spica. Vgl. Carmen de medicina (Fabricii Bibl. gr. XIII 446 ff.) 51: spicam; Nicol. Myr. 355 G; 370 E: aqua cui chamaemelon et spica incocta sint. Unbestimmt bleibt,

<sup>1)</sup> Über den magischen Gebrauch des Lorbeers s. die Stellensammlung bei Kroll Analecta graeca, index Gryphisw. 1901, 13; über den medizinischen Heim a. a. O. 508.

welche Art von spica gemeint ist, vielleicht ναρδόσταχυς. s. Paul. Aeg. de re med. VII (634 D): Ναρδόσταχυς id est spica nardi, huius radix calefacit primo abscessu, siccat secundo; Oribasii Synops. II 56 (26 G) und med. coll. XII (443 C).

Aus all diesen Teilen soll eine Salbe gemacht werden. Mit dieser ist der Kranke einzureiben, drei Tage hindurch Morgens und Abends, wobei er das Bett hüten soll, um sich nicht zu erkälten.

Im weiteren werden rote Pillen (bolu porfiriggiatu) genannt und erba di centu nervi (25, 21); so transskribiert Heisenberg das griechisch geschriebene έφββα διτζζέντου νέφβη. Nach Nicol. Myr. 593 A: abire in locum ubi sunt herbae dictae quinquenerviae möchte man lieber erba di cinque nervi sehen. Vielleicht darf man aber noch eher an das antike septemnerva (Ps.-Apuleius de medic. herb. II) denken.

26, 1 wird Sirup als Mittel gegen einen schlimmen Mund erwähnt; bei Nicol. Myr. (512 ff.) handelt ein Kapitel de drosatis (Sirup).

26, 4 ff. werden diätetische Vorschriften für einen, der an bösem Halse (kranker Kehle) leidet, gegeben.

## 4. Magische Gebräuche.

Wir sahen vorhin (oben S. 115), daß derjenige, der die Wurzel der Päonie bei sich trägt, gegen Zauberei geschützt ist. Solche Pflanzen bei sich zu haben wird oft empfohlen, z. B. im Carmen graec. de viribus herb. II 11 ff: κοημναμένη (sc. ψάμτος ωρον) δύναται ἀπότρεψαι κακότητας | φαρμακίδων τε κακῶν καὶ βάσκανα φῦλ² ἀνθρώπων, ebenso XI 163 ff. Alemannia I 195 wird Umgürten mit St. Johanneskraut "für böss Gespenst, Unfall und Krankheit" angeraten, S. 196: "für flecken und felle der ougen nim wegweisen wurzeln gegraben zwischen den zweyen unser frowen tag,") leg sie uff ein altar und lass dry mess

<sup>1)</sup> Damit ist die "Dreisgenzeit" gemeint; s. F. Söhns, Unsere Pflanzen<sup>3</sup>, Leipzig 1904, S. 39 Anm. 3: "Der Dreisgen, mhd. unser vrouwen (der Maria) drîzigest, umfaßt die 30 Tage von Mariae Himmelfahrt bis zu ihrer Geburt (15. August bis 15. September)."

darüber lesen und henck dann ein klein stücklin an den halss, dass es blos hut anrühre." Drechsler teilt in den Mitteilder schles. Ges. f. Volksk. I 26 als Schutzmittel gegen den Wassermann mit: Man muß sich neunmal geweihtes Johannisbrot "ei-de kläider nên, dô hôt-ar kann fûg". Es sei daran erinnert, daß "fug" hier ganz so wie ἐξουσία in unseren Texten gebraucht wird.

So trägt man auch Medikamente bei sich: Nicol. Myreps. 635 D (unter Thymiamatis suffimentive confectio Esdrae prophetae): Si vero quis ipsum gestet in collo aut suspendat, neque morbum, neque incantationem ullam timebit; in quocumque autem loco aut domo decumbet, nihil in hanc incantatio aut venenum poterit. Sext. Placit. (a. a. O. 412): Ad infantes, qui phantasmatibus vexantur. Stercus caprae in panno involutum et collo suspensum remedium est infantibus, qui phantasmata patiuntur.

Als sympathetisch ) müssen wir das Mittel bezeichnen, das Alex. Trall. II p. 583 als προφυλακτήριον ποδάγρας empfiehlt: man soll ein goldenes Blättchen an eine Kranichsehne gebunden um den Knöchel tragen. Die Schnelligkeit und Rüstigkeit des Kranichs soll so auf das menschliche Bein übertragen werden, so wird bei Lucian *Philops.* 7 gleiche Wirkung von umgebundener Löwen- oder Hirschhaut erwartet.

Eine andere Vorstellung liegt zugrunde, wenn der Rat gegeben wird (Marcell. de medic, liber 300 C), gegen Schmerzen im Zäpfchen eine lebende Schwalbe wohl verschlossen am Halse zu tragen, innerhalb von neun Tagen wird das Übel schwinden. Hier soll die Krankheit offenbar auf das Tier übertragen werden.<sup>2</sup>)

Ein anderes Mittel, eine Krankheit auf ein Tier zu übertragen, begegnet uns Geop. XIII 9, 6: Δημόσριτός φησι τὸν πληγέντα ὑπὸ σκορπίου καὶ εὐθέως εἰπόντα τῷ ὄνῳ, σκορπίος με ἔπληξεν, οὐκ ἀλγήσειν, τῆς ἀλγηδόνος εἰς τὸν ὅνον μεταβαινούσης, vgl. ebd. XV 1, 25; Plin. nat. hist. XXVIII 155. Wir müssen uns hier daran erinnern, daß für naives Denken Name und

<sup>1)</sup> Weidlich, Die Sympathie in der antiken Litteratur. Programm des Karls-Gymnasiums, Stuttgart 1894.

 $<sup>^{2})\ \</sup>mathrm{Heim}$  a. a. O. 483 ff.: Incantamenta, quibus mala in alias restransferuntur.

Sache identisch sind, mit dem Namen oder den Worten also das Übel auf das Tier übergeht.

Auch in unseren Texten haben wir Beispiele für den Glauben an die Macht des gesprochenen Wortes. So wird 31, 11 empfohlen, gegen böse Geister Zauberwörter ins Ohr (doch des Kranken) zu sprechen; 32, 9f. wird geboten gewisse magische Wörter zu sprechen, um des Gegners Arm zu bannen, daß er einem nicht mit seinem Schwerte schade.

Wenn wir nun Zauberwörtern und -Formeln auch auf Amuletten geschrieben begegnen, bei denen der Stoff eine apotropäische Kraft hat, so haben wir eine spätere Entwickelungsform. Das ursprüngliche war doch, daß die magischen Verse gegen schon bestehende Krankheit gesprochen wurden. Einen Beweis für diesen Entwickelungsgang möchte man in einer Stelle des Marcellus (liber de med. 309B) finden: Ad os, sive quid aliud haeserit faucibus, hi versus vel dicendi in aurem eius qui offocabitur, vel scribendi in charta, quae ad collum eius lino alligetur.

In unseren Texten wird 14, 14 ff. gegen Krankheit eines Tieres magische Wörter aufzuschreiben geraten; ist das Übel vorn, so soll man sie unter Gebet am Halse, ist es hinten, am Schwanze des Tieres befestigen.

31, 8 ff. wird ein Amulett mit magischen Zeichen gegen Krankheit zu tragen empfohlen, ebenso 34, 14 f.; s. Vassiliev 334 ε'; 338 ιζ'.

Gegen das viertägige Fieber (14, 17 ff.) soll ein Gebet aufgeschrieben und von einer Jungfrau unter Gebet am Halse befestigt werden; auch das ist ein bekannter Zug, daß nur reine jungfräuliche Hand magische Kraft hat.<sup>1</sup>)

18, 1f. wird geboten ein Gebet für Schafe, Rinder, Schweine und jegliches Tier auf eine Scherbe zu schreiben und auf den Haarschopf (der Tiere?) zu legen. Sollte mit diesem Gebete die dann folgende Formel gemeint sein, so erinnert freilich nur deren Anfang an das in der ersten Zeile Gesagte.

Auch 16, 17 ff. wird ein Gebet aufzuschreiben geraten. Darunter kann nur das Z. 20 ff. stehende gemeint sein. Aus

<sup>1)</sup> L. Deubner de incubatione S. 102; Kroll, Antiker Aberglaube, Hamburg 1897, S. 28f. Vgl. Uhlands Gedicht: Das Nothemd.

dem ganzen Zusammenhange geht hervor, daß mit vermu (Z. 18) Seidenraupen gemeint sein müssen. Demnach kann connigi (Z. 17) nicht soviel wie corno sein. Das Gebet soll gewiß über den Behälter (corba?) gesprochen werden, in dem die Seidenraupen untergebracht sind. Schneegans denkt bei connigi zweifelnd an cunigghiu, Kaninchen; danach würde man annehmen müssen, daß die Fruchtbarkeit dieser Tiere mit dem Wachstume der Seidenraupen in Beziehung gebracht sei.

Dann wird geboten, mit Theophanienwasser zu sprengen. Der Gebrauch dieses Wassers wird in unsern Texten mehrfach empfohlen. Dazu vergleiche man Nicol. Myr. 503 E: adiice etiam aquam sanctarum apparitionum Dei, 596 C. Zur ersten Stelle bemerkt L. Fuchsius: Graece est âxiwv Isogariov. Intelligit aquam haud dubie baptismatis, quod scilicet in baptismatis administratione pater, filius et spiritus sanctus praesentes sint. Aut quod in Christi baptismo pater et spiritus sanctus luculenter apparuerint. Est autem medicamentum superstitione (a qua Christiani animus abhorrere debet) contaminatum, ut alia multa in Nicolao. Duravit autem is mos ad nostra usque tempora: nam sunt hodie etiam qui sacri baptismatis aqua, non sine maxima superstitione, ad medicamentoram misturas abutantur. 1)

Die Fuchsische Erklärung trifft wohl das Richtige, es sei aber auch auf Allatius S. 170 verwiesen: Die Epiphaniae sacro, cum Christus Dominus a Ioanne Iordanis aquis ablutus est, universo populo conveniente sacerdotes . . . aquis benedicunt<sup>2</sup>); tum demum aqua illa omnium direptioni relinquitur.

Wie bei den Namen Gottes so begegnet uns der Glaube an die Macht des Namens auch 24, 4 f., wo geboten wird, den Namen des heiligen Joel beim Schlafengehen sich zu Häupten zu legen; als eine Art Sympathiemittel wird Alem. I 198

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über die Stellung des L. Fuchsius zum Aberglauben l. seine Vorrede zu Nic. Myr. 342, ferner 442 B, 752 A.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Ein sehr altes Beispiel für die Verwendung geweihten Wassers im Zauber wird von Wünsch in den Sethian. Verfi.-Taf. S. 75 mitgeteilt. — Beispiele für die Verwendung des Theophanienwassers zwecks Reinigung und Entsühnung bei Goar a. a. O. 478 Z. 19 v. u.; 480 Z. 4; 481 Z. 20; 554 Z. 12. Daß noch heute Theophanienwasser gegen Krankheit verwendet wird, berichtet Abbott a. a. O. 358, 18.

augeraten, bei Schlaflosigkeit die Namen der Siebenschläfer auf einen Zettel (briefflin) zu schreiben und auf dem Kopfe zu tragen.

Wer den Namen des Dämons kennt, sahen wir oben S. 91, hat Macht über ihn; wer seinen Namen aufgeschrieben bei sich trägt, dem naht er nicht: 23, 21 f., 28, 18 ff.

Nicht bloß den Menschen, auch den Ort, wo Amulette oder φυλακτήρια liegen, flieht der Dämon, s. 24, 12 f.; darum soll der Name des Engels der Rinder und Schafe auf eine alte Scherbe¹) geschrieben und in Stall und Hürde der Tiere gelegt werden, so wird ihnen kein Unheil nahen (18, 4 ff.). So schützt eine mit Zauberworten beschriebene Bleitafel¹) in die Hürde gelegt vor dem Einbrechen des Wolfes, 34, 24 ff.

34, 16 ff. sind die magischen Buchstaben gleichsam der Schlüssel zu einem Geheimnisse; schreibe sie auf deine Hand, so heißt es, und lege diese Hand auf das Herz der schlafenden Frau und sie erzählt dir alles. Man wird nicht fehlgehen, wenn man zur Erklärung dieses "Alles" Nicol. Myr. 505 Cheranzieht: Mulier ut confiteatur a quot viris sit stuprata, vgl. Bursian Frgm. med. graec. IV. Wenn bei Plin. n. h. XXXII 49 geraten wird, eine Frau dadurch die Wahrheit sagen zu machen, daß man ihr im Schlafe die ausgerissene Zunge eines Frosches aufs Herz legt, so beruht dieses Mittel auf leicht verständlicher Sympathie.

Die allerinnigste und nach naivem Glauben damit wirk-

<sup>1)</sup> Über das bei Zauberformeln zu verwendende Material s. N. G. Polites Παλαιογραφική σταχνολογία ἐκ τῶν μαγικῶν βιβλίων, Byz. Ztschr. I (1892) 558 ff. Daher ist die Berichtigung für ἀγύνητο bei Abbott 361, 63 und ἀγέντον 362 zu nehmen. es muß heißen ἀγέννητον sc. χαρτί, das ist Pergament aus der Haut eines von der getöteten Mutter noch nicht zur Welt gebrachten Tieres, s. Polites S. 560. — Man beachte, daß die zu benutzende Scherbe alt sein muß (bei Gefäßen werden immer neue vorgeschrieben), s. Vassilie v 339 κ΄: γράφε εἰς ἄστρακον παλαιόν. Wünsch erinnert daran, wie oft gerade das Alte kultisch von Bedeutung ist. Es wird im Ritus immer der Kulturzustand aus der Zeit der Entstehung des Ritus festgehalten. Die Vestalen dürfen nur Quellwasser, kein Leitungswasser benützen (Fest. p. 161, 1 M). Wenn neue Gefäße befohlen werden, so geschieht das, weil die magische Handlung unbenützte, durch Gebrauch nicht entweihte Geräte erfordert. — Über die Verwendung des Bleis, des dem Saturn zugewiesenen Metalles, s. Wünsch Def. tab. Alt. III, Seth. Verfl. 76 f.

samste Verbindung eines Zaubermittels mit dem Menschen wird aber dadurch erreicht, daß er es in seinen Leib aufnimmt 1); so empfiehlt 35, 8f. magische Wörter auf die Oberseite eines Bissens (εἰς ὄψιν ψωμίου) 2) zu schreiben und dem Kranken zu essen zu geben. Vgl. Vassiliev 339 ιη' εἰς όιγον (aus cod. Vindob. philos. 220): Γράψον είς μηλον η είς κυδώνιον ή είς πρόσωπον ψωμίου καὶ δίδου έσθίειν όταν μέλλη ταράσσεσθαι, und ιθ': Γράφε είς πρόσωπον ψωμίου ή αγάπη δ Πατήρ, καὶ όταν μέλλη ταράσσεσθαι ποιήσας γ' μετανοίας usw. Wird der Kranke nicht gesund, so schreibe ή ζωή ὁ Υιός. schließlich ή παράκλησις το πανάγιον Πνεύμα, Mit diesem Mittel stimmt fast wörtlich das bei Abbott 359, 34 auch gegen Fieber vorgeschlagene Mittel überein: "Schneide drei Bissen und schreibe auf den ersten: ἀγάπη ὁ Πατήρ, auf den zweiten: ή ζωὶ ὁ Ἰιός, auf den dritten: ή παράκλησις τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον". Hört das Fieber nach dem Genusse des ersten Bissens nicht auf, so soll der zweite, dann der dritte gegessen werden.

Mit diesen Mitteln ist eins der von Klapper aus einer Breslauer Handschrift mitgeteilten (a. a. O. S. 25 f.) nahe verwandt: auch dieses richtet sich gegen das Fieber (cotidiana) und besteht darin, daß man drei Teile eines Apfels, bei Mißerfolg drei Lauchblätter, endlich drei Oblaten (oder Brotrinden) mit Versen beschreibt und diese dem Kranken nüchtern zu essen gibt. Über weitere derartige Zettelkuren s. Drechsler a. a. O. 282; 291; 303; 307; Mogk, Germanist. Abhandlungen XII 113 f.

Wenn Christus dem Judas einen Bissen gibt, nach dem der Teufel in ihn fährt (Joh. 13, 26 f.), so gehört das in denselben Gedankenkreis.

Aber auch durch Trinken können die zauberkräftigen Worte in den Menschen gelangen; so lesen wir 15, 1 f.: wenn jemand gebunden ist, so schreibe diese Zeichen<sup>3</sup>) in eine neue<sup>4</sup>) Schale und laß sie ihn mit Wasser trinken.

<sup>1)</sup> Dieterich, Mithrasliturgie 100 ff. 2) Polites a. a. O. 558.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gemeint ist die Reihe καδαβρα usw. (14,20 ff.); das ist natürlich Abra cadabra, s. Dieterich, Abc-Denkmäler, im Rh. M. LVI (1901) S. 77 ff.

<sup>4)</sup> Stets wird ein neuer Topf für die magischen Handlungen vor-

Vgl. Dieterich, Abraxas 159: "Die Mischung, in die er den mystischen Gottesnamen von dem Blättchen abwaschen muß, soll er trinken." Unter den Mitteln, ein Kind lernbegierig und leichtfassend zu machen, rät eins (Abbott 362), das ABC auf eine Schüssel zu schreiben, die für die heiligen Brote gebraucht wird, sie segnen zu lassen und die Schrift mit altem, reinem Weine aufzulösen, das soll das Kind trinken,1) Folgende Keuschheitsprobe soll 4. Mose 5, 23 f. der Priester an einem der Untreue verdächtigen Eheweibe vornehmen: "Also soll der Priester diese Flüche auf einen Zettel schreiben und mit dem bittern Wasser abwaschen und soll dem Weibe von dem bittern verfluchten Wasser zu trinken geben." Natürlich wird das nur der Ehebrecherin schaden. Freundlicher mutet uns ein anderes Mittel an, Abbott 359, 29: Um seine Feinde zu versöhnen, schreibe man den 76. Psalm (Γνωστὸς ἐν τῆ Ploυδαία) auf, löse ihn in Wasser auf und gebe dem Feinde davon zu trinken, und er wird sich versöhnen.

Welche Rolle die Psalmen in der magischen Literatur spielen, ist bekannt.<sup>2</sup>) Daß sie als Amulette sehr beliebt waren, sehen wir z. B. aus Nicol. Myr. 441 G, H und aus des Matthaeus Blastaris Syntagma alphabeticum, der darin Beispiele aus dem Volksaberglauben bringt, eines davon gibt Vassiliev p. LXVII. Auch in unseren Texten begegneten wir schon der Verwendung der Psalmen (s. oben S. 69 f.).

geschrieben, z. B. 17, 9 unseres Textes; Plin. n. h. XX 5. 61; XXIII 109; XXVIII 65; Veget. II 63; Pelag. 56, 30; 96, 28; Marcell. 27, 106 u. ö.; Dieterich, Abrax. 204, 4: ἐν καινῷ ἀγγείω; Sext. Placit. a. a. O. 423: olla nova; Nicol. Myr. 370G: olla nova, 373B, 472E; Alemannia II 136: "ein neuber hafen"; Drechsler a. a. O. 305; schon 2. Kön. 2, 20. So hätte wohl auch Bursian a. a. O. I 4 καινόν für das überlieferte κενόν schreiben sollen; schließlich könnte man aber mit cod. Neap. II c 34, f. 234r (W ünsch, Def. tab. Att. XXXI, Catal. cod. astrol. IV 132): ἐπᾶφον λεκάνην καινήν, ὁμοίως κενήν die Überlieferung verteidigen. Zur Vorschrift des Gebrauches neuer Gegenstände s. auch Polites Μελέται 1122: ἀφόρηγα d. i. ἀφόρητα.

<sup>1)</sup> Dieses Mittel läßt uns das von Reitzenstein (a. a. O. 115, 1) aus dem cod. Parisin. 2316 fol. 432 r mitgeteilte qυλακτήριον verstehen. Mit dem ἄγιον σκοτέλιον ist die Schüssel für die heiligen Brote gemeint, in die mit der angegebenen Formel beschriebene Schale soll Theophanienwasser gegossen werden, der Schluß wohl: καὶ ἄς το πλύνη τὰ γράμματα καὶ ἄς το πίη ὁ ἀσθενῶν.

2) Dieterich, Mithrasliturgie 28 1.

Wir finden sie ferner noch 27, 17 ff., wo Verse des 58. Psalms als Amulett gegen Verhexung am Halse zu tragen empfohlen wird.

Nach 17, 10 ff. soll das mit Psalm 113 besprochene Wasser auf Netz und Barke gespritzt werden, damit man einen guten Fischfang tue.

26, 8f. wird geboten Psalm 27, 2 über einen Kranken

zu sprechen.

Wenn nach 19, 5 ff. zwei Psalmen auf den Weg (passu), den die Haustiere gehen, gesprochen werden sollen, so wird das in dem Glauben geboten, daß dadurch schädliche Einflüsse, die die Tiere auf diesem Wege treffen können, besonders "böse Spuren", unwirksam gemacht werden können; Parallelen s. z. B. bei Drechsler a. a. O. unter: Böse Stelle, Fußtapfen.

14, 7 ff.: Stelle das Tier mit der Front nach Osten zu (der Richtung also, aus der das Licht kommt), spucke dreimal aus — auch dies ein bekanntes Symbol zur Abwehr des Bösen, s.z. B. Plin. n. h. XXVIII 35; Friedländer zu Petron S. 314 — und ergreife die Stirnhaare, halte sie fest und sprich usw.

Das Haar während des Segensspruches anzurühren, wird auch bei Nic. Myr. 441 F befohlen, nur handelt es sich da um einen Menschen; trotzdem wird an den alten griechischen Opferritus erinnert werden dürfen, insofern wenigstens, als sich das Anfassen des Haares hier wie dort aus dem uralten Glauben erklären läßt, das Haar sei der Sitz einer der Seele ähnlichen Lebenskraft; vgl. Rohde, Psyche 16.

33,25 wird geboten mit einem Messer drei Kreuze ins Wasser zu machen und danach ein Gebet zu sprechen. Das Messer bezweckt hier wie an anderen Stellen sicher die Abwehr böser Geister und ist an die Stelle des dämonenvertreibenden Schwertes getreten, über das E. Norden Vergil Buch VI S. 201 handelt.

35, 10 ff. fordert, daß man Öl und Wein kühle, Messer mit einem neuen Griffe 1) nehme, die Flüssigkeit ins Freie

<sup>1)</sup> Heisenberg zu πρωτομανιχά: "μανίνιον ist nach Gloss. Basil. (Du Cange Gloss. I 870) ἡ λάβη τῆς μαχαίρας. Vielleicht steckt in πρωτοein Wort für eine Farbe. Zweifelhaft ist auch, ob es heißt Messer, die zum ersten Male im Griffe stecken, neue Messer". Bei Nicol. Myr. 593 A wird beim Ausgraben von Heilkräutern ein neues, noch ganz ungebrauchtes Messer verlangt.

stelle, in der Frühe eine Beschwörung spreche und danach den Kranken trinken lasse.

Bei Vassiliev 337, 20 wird ein Messer mit einem schwarzen Griffe verlangt, und Thumb (a. a. O. 129) berichtet: "Ein Messer mit schwarzem Griff wird unter das Kopfkissen der Wöchnerin gelegt, um diese zu schützen." In einem kyprischen Verschen (B. Schmidt, Volksleben 149) bittet am 5. Januar ein Kalikantsare: Μαμὰ τιτοὶ 1) λοιπάνιπον | μαχαῖριν μαυρομάνιπον | πομμάτιν ξεροτήανον | νὰ φάω καὶ νὰ φύω. In einem von Abbott S. 363 mitgeteilten Mittel, Hagel aufzuhalten, wird auch erwähnt μαυρομάνιπον μαχαῖριν. Ein Messer beim Opfer zu haben wird vorgeschrieben bei Dieterich, Abrax. 170, 17: κείσθω δὲ καὶ μαχαῖριν, und 179, 5 wird geboten: (ἔχε) καὶ μαχαῖριν δλοσίδηρον δίστομον.

36, 5 ff. wird ein Mittel gegen eine nicht verständliche Krankheit (ἄναιμον, Blutleere, Bleichsucht?) angegeben, auch sonst scheint der Text nicht ganz in Ordnung zu sein. Es heißt etwa: Nimm das Maß des Kranken — im Volksbrauche spielt das Maß eine große Rolle, vgl. Wuttke-Meyer, der deutsche Volksaberglaube S. 339 — nimm einen Nagel und einen Pfeil²) und schneide von dem Holze ein dem Nagel gleiches Stück ab und beschneide die Nägel³) an Händen und Füßen des Kranken, schneide auch die Krallen eines Huhnes⁴) ab, daß Blut herauskommt und den Kranken beblutet und wickele den Nagel und das Stück vom Pfeile mit den Nägeln des Kranken zusammen und birg es in der Erde, keiner soll da vorbeigehen, und siede heißes Wasser und brühe es (gieße es siedend aus) an der Stelle, wo du es hinlegen willst.

<sup>1)</sup> Schmidt bemerkt: "Das Wort τιτοί ist mir unverständlich." Ich schlage τοιτοί vor, angeregt durch D. Sanders, Volksleben der Neugriechen, Mannheim 1844, S. 120 Anm.: "Mein Freund Mittiopulos schreibt mir, daß... τοιτοί gleich κρέας ist."

<sup>2)</sup> Die Hs. hat παρφίν σαγιταδοξαρίου. Wie Thumb bemerkt, ist das Lehnwort σαγιταδοξάριου bisher nicht bekannt. Man würde übrigens doch σαγιτατοξάριου erwarten. Z. 10 wird derselbe Gegenstand σαγίτα genannt.

<sup>3)</sup> Siehe Plin. n. h. XXVIII 86.

<sup>4)</sup> Über Verwendung des Huhnes in der Medizin s. Sext. Placit. cap. XXXf. (Fabricius Biblioth. graec. XIII 419 ff.).

#### IV. Zusammenfassung

Wenn wir kurz im Zusammenhange betrachten, welches Gepräge unsere Texte tragen, so tritt uns zunächst wohl das Christliche am meisten entgegen: die Dreifaltigkeit, die Gottesmutter, die Engel und Heiligen der christlichen Kirche werden um ihren Beistand angefleht, und auch formell erkennen wir den Zusammenhang mit dem Christentume: Wörter und Wendungen aus den Septuaginta und dem Neuen Testamente sind in Menge in sie übergegangen. Rein christlichen Charakters, eng verwandt mit denen in den Euchologien, sind aber nur wenige Gebete, etwa die ersten um Heilung von Krankheit; solche Gebete werden Jacob. 5, 14 f. ausdrücklich vorgeschrieben, in der orientalischen Kirche haben sie besonders Geltung und Pflege genossen, sind aber da oft so umfangreich geworden. daß Christi Urteil über die Gebete der Heiden auch ihnen gilt: δοχούσι γάρ ότι έν τῆ πολυλογία αύτων είσαχουσθήσονται (Matth. 6, 7).

In vielen anderen Gebeten müssen wir eine Einwirkung des Gnostizismus erkennen, so in der Erwähnung der sieben Himmel, der sieben Farbenbezeichnungen, der sieben Engel, die wir letztlich auf die Archonten des Gnostizismus zurückführten.

Wie sonst in solchen Zauberformeln so tritt uns auch in unseren damit orientalischer, besonders hebräischer, und ägyptischer Einfluß entgegen; die Namen der Engel tragen deutlich hebräischen Charakter, darin gleichen sie z.B. den Namen der Engel der 1.—12. Stunde bei Wessely a.a. O. 46,1)

<sup>1)</sup> Reitzenstein a. a. O. 257, 2.

gleichen Ursprungs sind wohl auch viele der Namen der bösen Dämonen. Einmal finden wir ein chaldäisches Gebet, das uns an die Rolle erinnert, die die Chaldäer<sup>1</sup>) im Altertume spielten. Auch die dialogische Form der Beschwörung, in der Christus oder ein Engel den bösen Dämon nach längerem Gespräche bannt, entstammt dem Orient, sie scheint vornehmlich im jüdischen Zauber angewandt worden zu sein.

Die Meinungen über die Dämonen, ihr Wesen und Wirken, könnten nun auch durch die Magie aus dem Orient vermittelt sein. Aber es ist mindestens ebenso wahrscheinlich, daß wir es hier mit alten griechischen Volksmeinungen zu tun haben. Grade in diesen Dingen berührt sich ja der Glaube der verschiedensten Völker aufs engste. Ich stimme durchaus Wachsmuths Ansicht (a. a. O. 59) bei: "Überhaupt wird man festzuhalten haben, daß der Aberglaube eben, weil er in seinen Grundzügen gleich durch viele Völker durchgeht, selten geeignet ist einen strikten Beweis unmittelbarer Tradition abzugeben"; ähnlich äußert sich Fossey a. a. O.S. 8. Wie nahe z. B. assyrischer Dämonenglaube griechischem Volksglauben kommt, zeigt uns außer den oben (S. 89 f.) schon angeführten Übereinstimmungen Thompson I 39f.: Whether thou art a ghost that hath come from the earth, | Or a phantom of night that hath no couch, | Or a woman (that hath died) a virgin, | Or a man (that hath died) unmarried, | Or one that lieth dead in the desert, | Or one that lieth dead in the desert, uncovered with earth, | Or one that hath been torn from a date-palm | Or a ghost that hath no posterity | . . . Or a woman (that hath died) with a babe at the breast,

Daß sich fast alle diese Züge im griechischen Volksglauben finden, ist bekannt.

Was oben gelegentlich über das Fortleben altgriechischer Überlieferung gesagt worden ist, fasse ich hier zusammen.

In den von Parthey veröffentlichten zwei griechischen Zauberpapyri des Berliner Museums werden neben Moses, den Erzengeln Michael und Gabriel, Adonai, Eloaios, Abrasax der große Zeus, Phoibos Apollon und die Moiren (?) erwähnt. So

<sup>1)</sup> S. Pauly-Wissowa u. d. W. Xaldator.

weit geht der Synkretismus in unseren Texten nicht: da begegnet uns nur eine altgriechische Gottheit, nämlich Kronos zugleich mit der Erinnerung an sein Schicksal (S. 60), nach der Erklärung von Wünsch. Der Tartarus hat sich in den ἄγγελοι ταφταφοῦχοι (S. 59) erhalten, antik ist auch ἀχεφονοία λίμνη (S. 65); bei τφίμοφφος dachten wir an Έκάτη τφίμοφφος (S. 85).

Weit mehr aber stimmen Alt- und Mittelgriechisches zusammen in dem Glauben an die Geister der Luft und des Wassers (S. 95 f.; 97 f.), an Dämonen in Bäumen (S. 98 f.), an Kreuzwegen, in Gräbern (S. 96 f.), an Geister männlichen und weiblichen Geschlechts (S. 84 f.); die Furcht vor ihrem Wirken durch Schlag und Stoß (S. 86). vor Bannung und Behexung (S. 75 ff.) ist beiden gemeinsam, ebenso der Glaube an die Zeit und die Erscheinungen, die dem gespenstischen Tun und Treiben ein Ziel setzen (S. 106 f.).

Und auch einzelne Formeln und Ausdrücke glaubten wir bis ins Altertum hinauf verfolgen zu dürfen, so die Aufzählung der Gliedmaßen, aus denen die Dämonen weichen sollen; mochte sich ihre Anwendung unter dem neuen Geiste des Christentums gewandelt haben, an einzelnen Stellen schienen sie doch noch ganz in antikem Sinne gebraucht zu sein (S. 100 f.). Auch für die Formel  $\mu \hat{\eta}$   $\sigma v \mu \pi v \tilde{\eta} s$  usw. (S. 99) fanden wir im Altertume ihresgleichen, ebenso für Bannungsformeln in die wilden Berge und in einsame Gegenden (S. 104 f.).

Und wie in unseren Rezepten so lieferten auch im Altertume gewisse Tiere, besonders der Wolf, der Hirsch, die Ziege, Steine und Pflanzen (S. 109 ff.) mannigfache Heilmittel. Wir sahen darin im letzten Grunde altgriechisches Volkswissen; Zauberpapyri und Rezeptbücher haben sich seiner bemächtigt, in ihren Ablegern, unseren Texten, begegnet es uns wieder.

#### V. Über Alter und Herkunft der Texte

Die Frage nach dem Alter unserer Texte müßte eigentlich für jedes Gebet besonders beantwortet werden, denn es bedarf wohl keines Hinweises darauf, daß diese Gebete und Beschwörungen nicht gleichzeitig entstanden und nicht immer so zusammen überliefert worden sind, wie sie in unseren Handschriften stehen.

Die Rolle, die das Christliche in ihnen spielt, läßt uns auf eine verhältnismäßig junge Zeit schließen. Die angerufenen Heiligen gehören fast alle den ersten christlichen Jahrhunderten an; jung ist nur — von den schlecht überlieferten, nur auf Vermutung beruhenden Namen sehe ich ab — Rochus (31, 10), der auch sonst in Krankheiten angerufen wird. Als sein Tag und Jahr gilt der 16. August 1327.

Sonst bietet sich nirgends ein festerer Grund, von dem aus man eine bestimmte Zeit angeben könnte, ausgenommen 24, 21 ff., für das sich wenigstens auch ein terminus post quem finden läßt. Den Anhalt dafür gewährt die Formel: Sanguis sta in ti comu stetti usw. und die Ausführung Ebermanns (a. a. 0.75): "In den Kreis der Formeln, die sich auf Christi Leiden beziehen, gehört ein Segen, der sich zuerst im 15. Jahrhundert nachweisen läßt. Er ist ursprünglich in lateinischer Sprache und, wie die kunstmäßige Form vermuten läßt, erst in verhältnismäßig später Zeit, wahrscheinlich von einem gelehrten Mönche verfaßt worden. Er lautet: Sta sanguis in te+Sicut Jhesus stetit in sua (poena) + Sta sa(n) guis infixus + sicut Jhesus stetit in sua (poena) + Sta sa(n) guis infixus + sicut Jhesus stetit

crucifixus +." Siehe ebenda weiteres über die Verbreitung dieses Segens.

Die Erwägung, daß die Gebete 16, 20 ff. und 16, 29 ff., in denen vom Seidenbau die Rede ist, nach Einführung der Seidenraupe in Europa, die im 6. Jahrhundert geschah, entstanden sein müssen, hilft uns nicht viel.

Eine andere Frage ist natürlich die nach dem Alter der Sprachformen unserer Texte. Ihr Griechisch ist entweder Kunstsprache oder Vulgärgriechisch, nach Heisenberg mit allen phonetischen Eigentümlichkeiten der jüngsten Epoche des Griechischen, so daß wir danach, ebenso nach den italienischen Formen, in ältere Zeit als das 15.—16. Jahrhundert nicht hinaufgehen dürfen. Aus dieser Zeit stammen auch unsere Handschriften, die erste aus dem 16. Jahrhundert (s. aber S. 1), die zweite ist 1497 geschrieben.

Etwas günstiger sind wir wohl für die Beantwortung der Frage nach dem Entstehungs- und dem Gebrauchsorte unserer Texte gestellt.

Die im Griechischen genannten Heiligen entstammen fast alle dem Osten, diese Gebete und Formeln werden also im Gebiete der östlichen Kirche entstanden sein.

20, 4 hat Cyprian das Beiwort ὁ Καλαμίτζιος. Das hängt entweder mit Kalamitsa zusammen, dem Namen einer Bai auf der Insel Skyros, oder mit Kalamitsi auf der Halbinsel Longos, der mittelsten der drei von Chalkidike ausgehenden kleineren Halbinseln.

Der Gebrauch der Wendung 16, 25 f. wird uns für Kreta bezeugt. Im Kloster Arkadi am Berge Ida erfährt Sieber (a. a. O. I 208) die Formel, mit der jedes Jahr der gekelterte Wein gesegnet wird; in ihr heißt es: "Herr Gott... segne unsere Gefäße wie den Brunnen Jakobs, den Teich zu Siloa und wie du das Getränk der heiligen Apostel gesegnet hast." Natürlich weiß ich sehr wohl, daß damit kein sicherer Beweis für Kreta als Ursprungsort dieses Gebetes gegeben ist; möglich übrigens, daß das Gebet, welches Sieber gehört hat, dasselbe ist wie das von Goar a. a. O. 553 unter εὐχὴ ἐπὶ εὐλόγησοιν οἴνον mitgeteilte, jedenfalls stehen in diesem die oben zitierten Worte.

Oben (S. 104 ff.) sahen wir, wie gewisse Bannformeln unseres Textes grade kretischen sehr ähnlich sind. Doch möchte ich auch diesen Umstand nicht als zwingenden Beweis dafür verwenden, daß jene Beschwörungen aus Kreta stammen.

In einigen Gebeten ist von Seidenwürmern und Seidenzucht die Rede. Durch Sieber (a. a. O. II 82. 103) erfahren wir, daß auf Kreta Seidenbau getrieben wurde; aber das gilt auch für andere Länder, z. B. für Sizilien.

Unter den zu Heilzwecken empfohlenen Pflanzen wird besonders eingehend von der Paeonie (29, 26 ff.) gehandelt. Durch Verbindung dieses Umstandes und der Notiz bei Ps.-Apul. de medic. herb. LXIV (nomina et virtutes herbae Paeoniae): Nascitur Cretae et Siciliae montibus werden wir für die von der Paeonie handelnden Stellen wenigstens wieder auf Kreta, daneben auf Sizilien, hingewiesen.

In den Δέξεις Κυπριαχαί (Philistor IV 435) wird πύρεξις gleich πυρετός, wir haben das Wort 30, 8, als cyprisch beansprucht. Ich möchte freilich diesem Worte, einer durchaus regulären Ableitung von πυρέσσειν, ein weiteres Verbreitungsgebiet zutrauen.

Thumb nimmt verschiedene Eigentümlichkeiten der Sprache unserer Texte für Kreta in Anspruch (s. Anhang II). Dadurch erfahren die gleichfalls für Kreta sprechenden von mir vorgebrachten sachlichen Gründe eine erwünschte Unterstützung.

Die in den italienischen Texten genannten Heiligen gehören dem Westen, hauptsächlich Italien, an. Der Dialekt dieser Formeln erinnert an Süditalienisch-Sizilianisches; vielleicht ist in jenen Gegenden ihre Heimat zu suchen. Doch kann auch ein Diaspora-Dialekt vorliegen.

Für die griechischen Formeln, in denen der Dämon εἰς καύσιον ὄφος gebannt wird (S. 106 f.), könnte man an Sizilien als Gebrauchsort denken, indem man unter diesen Worten den Ätna versteht; εἰς καύσιον ὄφος könnte ein lokaler Zusatz in anderwärtsher stammende Formeln sein. Freilich würden wir des Griechischen halber lieber weiter nach Osten gehen. So dachte ich auch für diese Formeln an Kreta und erblickte in dem "brennenden Berge" den Santorin, den man auf Kreta

vom Ida aus, freilich aber nur von da, sehen kann, s. Sieber a. a. O. II 11 f. 1)

Man sieht, bestimmte Örtlichkeiten anzugeben ist schwer. Nur so viel steht jedenfalls fest, daß die erste Sammlung unserer Texte in Ländern am oder im Mittelmeere entstanden ist, wo Griechisch und Italienisch sich berührten.

Myriantheus erklärt in seinen Κοητικαὶ λέξεις (Philistor IV 508) ἄγωμε gleich ἕπαγε für kretisch; dies Wort begegnet uns nun in unserer zweiten Handschrift, dem cod. Barberin. gr. III 3, s. Vassiliev 337, 11: ἔπαρε τὰ παιδιά σου καὶ ἄγωμε εἰς τὰ ἄγρια ὄργ, ebenda 334 Z. 2 v. u.: ἔπαρε τὸν λαόν σου καὶ τὸ γενολόγιόν σου καὶ ἔλα νὰ ὑπάγωμε εἰς τὴν πηγήν. Die Hs. hat hier ὑπᾶμε, offenbar ὑπάγωμε d. i. ὕπαγε. Vielleicht deutet auch noch eine andere sprachliche Erscheinung nach Kreta, s. Anhang II.

Man darf also vielleicht auch diese Gebete für Kreta beanspruchen. Ob freilich alle? Dem stellen sich Bedenken in den Weg. In den Rezepten des *Barberin*. III 3 wird nämlich mehrfach der Wolf erwähnt, und nach Lydus *de mens*. II 10 kamen Wölfe in Kreta nicht vor (Radermacher, Jenseits S. 53).<sup>2</sup>) Eine Legende<sup>3</sup>) weiß sogar zu erzählen, kein Geringerer als der Apostel Paulus sei es gewesen, der die Wölfe aus Kreta verbannt habe.<sup>4</sup>)

Sonst bieten wohl unsere und ebenso die von Vassiliev aus dieser Handschrift veröffentlichten Texte nichts zu genauerer Bestimmung von Örtlichkeiten. Die angerufenen Heiligen gehören auch hier der östlichen Kirche an. 35, 17 wird die Mutter Gottes angefleht; ihr wohl richtig rekonstruiertes Beiwort ἡ Μελιτηνή weist uns nach Malta.

<sup>1)</sup> Wünsch bemerkt: "In der alten kretischen 'Αποπομική (Rhein. Mus. LV 1900, 7ŏ) scheint Kreta selbst Αλθαλία genannt zu werden. Der Name hängt mit αἴθω zusammen, führt also auf ähnliche Gedanken wie καίσιον."

<sup>2)</sup> S. auch Westermann Paradoxogr. p. 24; Aristot. mirab. auscult. LXXXIII (84): Έν Κρήτς λύχους καὶ ἄρκτους οὖ φασι γίνεσθαι διὰ τὸ τὸν Δία γενέσθαι ἐν αὐτῷ.

<sup>3)</sup> Polites a. a. O. I S. 110.

<sup>4)</sup> Auf der eben zitierten kretischen ἀποπομπή heißt es dagegen v. 6: qεῦγε λύκαινα.

#### Anhang I

## Übersetzung der italienischen Stücke.

14, 7 ff. Stelle das Tier mit der Front nach der Richtung zu auf, wo die Sonne aufgeht, spucke dreimal aus, ergreife die Haare, die auf der Stirn sind, und halte sie fest und sprich dieses Gebet, dreimal am Morgen, im ganzen an drei Morgen.

14, 14 ff. Diese vorhin aufgeschriebenen Wörter, wenn der Schaden vorn ist, schreibe sie auf und hänge sie an den Hals (des Tieres) mit drei Vaterunser und drei Avemaria. Und wenn der Schaden hinten ist, hänge sie an den Schwanz des Tieres.

14, 17 ff. Gegen das viertägige Fieber, schreibe dieses Gebet auf einen Zettel und laß es dann von einer Jungfrau mit drei Vaterunser und drei Avemaria zu Ehren der heiligen Dreifaltigkeit am Halse befestigen.

15, 1f. Wenn jemand verhext ist, schreibe dies in eine neue Schale und laß es ihn dann mit Wasser (?) trinken.

16, 17 ff. Schreibe dieses Gebet auf und lege es auf die . . . . wenn die Raupe klein ist, sprich es her und sprenge mit Theophanienwasser.

17, 9 ff. Nimm eine neue Schüssel und darin Meerwasser und sprich diesen Psalm über die Schüssel siebenmal, Psalm 113, und besprenge hierauf mit besagtem Wasser das Netz und den Kahn, darauf sprich folgendes Gebet über das Netz.

17, 22. Der Sinn scheint etwa zu sein: "Damit keine (kleinen?) Fische.... und andere Muscheln ins Netz geraten". — An conci gleich conche denkt Wünsch für zuerst vermutetes cosi; in λαλουάββι dürfte wohl ein Eigenname stecken.

19, 6 ff. Diese beiden Psalmen sollst du über den Weg sprechen, den das Tier geht, dabei Theophanienwasser sprengend.

19, 18 ff. Schwarzer, Schwarzer, Schwarzer, im Namen Gottes beschwöre ich dich und der gebenedeiten Jungfrau Maria und Sankt Johannis des Täufers und aller Heiligen und Heiliginnen Gottes, daß du an dieser Stelle nicht mehr zu regieren vermögest und nicht vermögest unten Wurzel zu fassen, nicht vermögest oben zu fressen, vermögest zu trocknen und zu dörren und zu wehen: im Namen unseres Herrn Jesu Christi und der gebenedeiten Jungfrau Maria. Ebenso wie unser Herr der Sohn der Jungfrau Maria..., so hauche er an und dörre dieses Trübe<sup>1</sup>) dieser Stelle und gehe seines Weges.

24, 21 ff. Um das Blut zu bannen, so sehr du willst. Blut, stehe in dir, wie Jesus Christus an seinem Kreuze stand; stehe du Blutausfluß und (sei) fest, wie Jesus Christus in seinem Tode; Blut, stehe in deiner Ader wie Christus in seiner Marter.

24, 26 ff. Gegen kranke Milz. Im Namen Gottes sei es und des Herrn heiligen . . . wie Jesus dorrete im Garten des Juden, so dorre er dieses. Lege es unter die Füße des Bettes.

25, 1 ff. Gegen Gichtknoten. Nimm 5 Unzen Quecksilber. nimm ein halbes Gewicht . . ., nimm 11/, Unzen Lebersalbe. nimm 11/2 Unzen Knöchel (eines Tieres?), nimm 11/2 Unzen Mastix, nimm 2 Unzen...., nimm 1½ Unzen Myrrhe, nimm 11/2 Unzen rohen gemischten Weihrauch, nimm 11/2 Unzen Salzkörner, nimm 11/2 Unzen aromatische (?) Salbe, nimm 11/2 Unzen Lorbeeröl, nimm 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub>, Unzen Ährenöl (Nardenöl?), und zerstampfe dies alles fortwährend (?) mit . . . . und mache daraus eine Salbe für einen Menschen. Aus dieser Salbe . . . . . . reibe die ganze Person ein, und sie bleibe eingewickelt drei Tage hindurch des Morgens und des Abends im Bett gut zugedeckt, daß sie sich nicht erkälte. Und hierauf nimm an drei Tagen rote Pillen und lege sie auf den, der Gichtknoten hat. Und dann lege darauf Hundertnervkraut (oder: Fünffingerkraut? und salbe ihn mit besagter Salbe und lege sie auf. Und das sollst du 15 Tage hindurch tun. - Und wenn er einen schlimmen Mund bekommt, so nimm Gelatinesirup oder aber Nußsirup und spüle den Mund aus und gib das Spülicht dann auf die Erde.

26, 4 ff. Wer vom Essen einen schlimmen Hals hat, der

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Für erst vermutetes giogliu (Unkraut) schlug Schneegans zuzzu (Gelatine) vor. Da es sich hier um Beschwörung einer Augenkrankheit handelt, so verstehe ich zuzzu als glasige Masse im Auge, "fel der ougen".

soll zwei Monate hindurch keine gesalzenen Sachen essen, gar keine, soll auch keine reizenden (?) Gewürze gebrauchen, soll auch kein Rindfleisch essen, ausgenommen zarte Sachen für ...., welche die Kinder (?) machen. Mache das Kreuz auf den Nabel also sprechend.

26, 20 ff. Um den Wolf zu bannen, nimm 'ein Stück Fleisch?' von Hirsch, Schaf?', Ziege, und man soll nicht essen Fleisch, das vom Wolf gefallen ist.')

Sankt Silvester stand auf dem Ölberge, weidete und hütete seine Tiere, da sprang ein wildes Tier aus dem Walde, welches fraß, welches sie im Netze<sup>2</sup>) fing, welches sie auf einen verderblichen Weg trieb. Sankt Silvester stand mitten auf dem Wege nnd weinte und klagte. Jesus Christus und die Jungfrau Maria gingen vorüber, sprachen zu ihm: "Was hast du, Silvester, daß du weinst und klagst?" "Oh, Herr, wie soll ich nicht weinen und klagen? Auf dem Ölberge stand ich, weidete und hütete meine Tiere, da sprang ein wildes Tier aus dem Walde, welches fraß, welches sie im Netze fing, welches sie auf einen verderblichen Weg trieb." "Silvester, warum bannst du es nicht?" "O Herr, was soll ich bannen, der ich es nicht weiß, gehe abends aus, weil es dunkel ist ...... . . . . . . . . des heiligen Erlösers. Zum Ruhme Jesu Christi und der Jungfrau Maria wollen wir ein Vaterunser und ein Avemaria sprechen.

27, 15 f. Um jede Bezauberung und Bannung und Behexung Mannes oder Weibes zu nichte zu machen, trage dieses Amulett am Halse festgeknüpft.

31, 8 ff. Gegen Milzleiden sollen diese Zeichen aufgeschrieben werden und lege sie auf das bloße Fleisch mit drei Vaterunser und drei Avemaria zu Ehren des heiligen Rochus.

31, 14 ff. .... um kommen zu machen die Geister, welche die Besessenen in deiner Nähe verjagen, wenn ich sie beschwöre.

31, 17 ff. Um zu beschwören die Jagd, nimm Blei 3) und

<sup>1)</sup> Dagegen verweist Schneegans für allupata auf Traina: infectato da orobanche (Hanftod, Sommerwurz).

<sup>2)</sup> Nach Schneegans ist pulica ein Netz in dreimaschigem Garne.

<sup>3)</sup> Offenbar um Kugeln zu gießen, was uns einen terminus post quem für dieses Stück bietet.

schmilz es und sprich diese Worte: im Namen Gottes und des heiligen Julianus und des heiligen Valinus und des heiligen Bastian und des heiligen Gregor und des Namens unseres Herrn Jesu Christi, wie du den Glauben leitetest, so lasse jeden Tag die Gunst der Jagd zu, wie du den Glauben leitetest (?), so lasse jeden Tag diese Jagd deiner heiligen Gunst zu: Ziegen, Füchse, Kaninchen und jede andere Jagd der Tiere. Schreibe diese Zeichen mit diesen Heiligen-Namen auf.

- 32, 3. Um ein Geheimnis nicht zu verraten.
- 32, 5 ff. Gegen . . . . . . . . . . . . . . . . . . wurde geboren und wurde getauft und wurde gekreuziget und wurde wieder auferweckt und wurde beerdigt: . . . . . des Knechtes Christi . . . . . . . . . der heilige Geist, Lucas, Matthäus, Johannes, Marcus.
- 32, 9 f. Um zu bannen den Arm deinem Feinde, daß dich nicht verwunde sein Degen, sprich drei mal.
- 32, 10 f. Um zu wissen, zu welcher Stunde der Woche du etwas tun sollst, was die Wahrheit sei.
- 32, 14 ft. Wenn du wissen willst, was der Traum sagen will, den du die Nacht gesehen hast, nimm den Psalter, falte beide Hände (?) und lege ihn hinter dich und sprich drei Vaterunser und drei Avemaria, und dann öffne ihn: der erste Buchstabe, den du siehst, beachte, was dir das Alphabet sagt.

#### Anhang II

### Zu der Sprache der griechischen Texte. Von Professor Dr. A. Thumb.

Da die Sprache der Texte keine reine Volkssprache, sondern ein bald mehr, bald weniger vulgär gefärbtes maccaronistisches Griechisch ist, so sind sie wegen des gemeingriechischen Cha-

<sup>1)</sup> Schneegans denkt bei arestu an einen Zusammenhang mit agrestis = acerbo, agro. — Sollte focu etwas mit fauci zu tun haben oder mit fuoco?

rakters der vulgären Elemente mundartlich nicht gekennzeichnet. Eine genaue Untersuchung des Wortschatzes könnte vielleicht etwas ergeben; im übrigen finde ich nur folgende Dinge, die eine gewisse Lokalisierung gestatten:

Seltsam ist die 22, 13. 19 öfter gebrauchte Präposition ἐπό, wohl gleich ἀπό. Etwas Ähnliches kenne ich nur von Kreta: in einer griechischen Urkunde vom Jahre 1291 (Vertrag zwischen Venezianern und Kretern, ᾿Αθηνᾶ XIV 300 ff.) begegnet ἔποθεν (d. i. ἄποθεν) πρὸς শνατολάς citra Levantem (S. 305)¹) und ἔποδε τὰς σχάλας citra scalas (S. 319); letzteres hängt wohl mit neugr. ἀπ᾽ ἐδῶ und neukret. ἐπαδά "hier" zusammen.

ἥτινα oder vielmehr εἴτινα, wie 20, 19 wohl richtiger zu lesen ist, gehört zu εἴτινον, εἴτι, εἴτινος, εἴτις in der vorhin genannten kretischen Urkunde, wofür man die Belege bei Gerland (Glossar) vergleiche; die Form ist eine Umbildung von ὅστις oder (mgr.) ὅτις, ist mir aber aus anderen Quellen nicht erinnerlich, ist also wohl eine kretische Eigentümlichkeit.

Der Gebrauch von  $\tau \delta$  als Relativ (30, 5; 35, 18) weist auf eine östliche Mundart, vgl. meine Ausführungen in den Neuen Jahrb. für das klass. Altertum XVII (1906) 258, ist aber auch kretisch, so im Erotokritos des Kornaros.

Übereinstimmend weisen diese drei Punkte auf Kreta. Höchst seltsam ist  $\sigma \iota \alpha \zeta \delta \iota \iota \varepsilon \iota v \sigma (35, 6)^2$ ) für  $\vartheta \epsilon \alpha \zeta \delta \iota \iota \varepsilon \iota v \sigma$ . Ich traue der Form nicht ganz, doch bemerke ich, daß ein Übergang von  $\vartheta$  in  $\sigma$  in einigen Wörtern von Hatzidakis, Indog. Forsch. II 387 f., auf Ikaros beobachtet wurde, also auch in Kreta wenigstens nicht ausgeschlossen ist. An einen Zusammenhang mit dem Lakonischen  $^3$ ) (und Tsakonischen) glaube ich nicht. Die von H. Pernot Études de philol. néogr. publ. par J. Psichari (1892) S. 59 angeführten Beispiele für  $\sigma = \vartheta$  sind keine echtgriechischen Formen, vgl. G. Meyer, Berl. philol. Wochenschr. 1893, 215 (das als kretisch bezeichnete

E. Gerland, Das Archiv des Herzogs von Kandia, wo der Vertrag ebenfalls S. 127ff. abgedruckt ist, liest ἔποδεν statt ἔποθεν.

 <sup>2)</sup> Das Kroll sche Apographon schreibt deutlich σῖαζόμενον. P.
 3) Wünsch hatte an Lak. σιός gleich θεός erinnert.

σελάχι ist überhaupt neugriechisch; außerdem ist die Gleichsetzung mit θυλάχιον schwerlich richtig).

Soviel über den Sprachcharakter der Texte. Außerdem möchte ich mich noch zu einigen Lesarten äußern.

- 8, 17: Ich würde χειμαζομένων schreiben, da ja auch 16, 5 αυμαίνετε hergestellt ist und z. Β. γεναικών und γυναικών vorkommt.
- 12, 2: ἀφίθμητος "unzählig" ist ohne Zweifel das entsprechende neugr. Wort (in gleicher Bedeutung).
- 12, 29: An άλογον τοῦτος und die vorgeschlagene Erklärung glaube ich nicht; vielleicht άλογον τοῦτον.
- 13, 19: Vielleicht ist περιπατεῖν zu lesen; Abfall des ν ist ja in diesen Texten auch sonst zu finden; ein περιπάτη scheint mir sehr unsicher.
- 15, 5: Ob vielleicht αὐτὰ /τὰ / φαρμάκια? φαρμάκι(ον) ist ein ganz gewöhnliches griechisches Wort.
- 16, 13: Besser στάσον, das ich für eine Umbildung von (ngr.) στάσον nach zάθησον usw. halte. Ich wüßte στᾶσον nicht zu erklären. Man vergleiche 31, 4 βάλλον = βάλλε. Solche Imperative auf -ον finden sich heute im Pontischen und in Unteritalien, s. Hatzidakis, Einl. 187, doch werden sie in unseren Texten auf einer künstlichen Antikisierung beruhen.
  - 20, 18: Wohl έν τριοδία.
- 23, 7: Ich würde die "Papierform" κόψας ruhig im Texte lassen, stimme übrigens Heisenberg zu.
- 28, 20: δοῦλον δεήσιμον ist nicht klar. Da das Suffix -σιμον im Neugr. für Nomina actionis gebraucht wird, so liegt es am nächsten, auch hier von dieser Tatsache auszugehen. Der Herausgeber übersetzt δεήσιμος durch "bittend", eine Möglichkeit, die ebenfalls zu erwägen ist, da es auch ein adjektivisches Suffix -σιμος im Mittelgr. gibt, z. Β. πλεύσιμος "schiffbar", ἑορτάσιμος "festlich".
- 29, 27: Es ist zu erwägen, ob  $\delta \dot{\omega} \nu \alpha$  nicht gleich lat. dona sein kann. Ich trage Bedenken, in dem recht stark archaisierenden Gebet zwei so junge Erscheinungen wie  $\delta \dot{\omega} \nu \omega = \delta i \delta \omega (\mu \iota)$  und Imper. auf  $\cdot \alpha$  anzunehmen.
- 36, 6: Das Lehnwort σαγιταδοξάφιον war bisher unbekannt. -δοξάφιον ist nicht zu beanstanden; δοξάφι ist die im Neugr. übliche Form, die natürlich auf ein älteres τοξάφιον zurückgeht.

Die Vertretung eines  $\tau$  durch  $\delta$  ist allerdings ganz singulär. Die Vermutung, daß  $\delta o \xi \acute{\alpha} \varrho \iota o \nu$ , das auch den "Regenbogen" bedeutet, analogisch nach  $\delta \acute{o} \xi \alpha$  umgestaltet ist, halte ich nicht für besonders plausibel. Die Bedeutung des ganzen Wortes ist wohl "Bogen".

36, 8: Ein Dual ὀνύχε ist mir in dem ziemlich vulgären Passus sehr unwahrscheinlich; ich glaube nicht, daß der Verfasser noch irgend ein Bewußtsein für die längst untergegangene Sprachform hatte. Vielleicht ist ὀνύχι (neugr. = -ιον) zu lesen, da e- und i-Laut auch sonst in den Texten gelegentlich verwechselt ist.

# Indices

| 1. Namen                              | Ezaël        | Seite 20, 10   |
|---------------------------------------|--------------|----------------|
| 1. Namen                              | Gabriel      | 55 ff.         |
| 'Αχερουσία λιμνη Seite 65. 134        | Goborranni   | 46             |
| Christus 48 ff.                       | Gotani       | 46             |
| Christus vincit usw. 2, 1             | Gotuni       | 46             |
| Dämonen                               | Kronos       | 60             |
| 'A3v\$ov 17, 27; 22, 2; 23, 3; 86 ff. | Meër         | 56             |
| Γελώνια 85                            | Mellidon     | 57             |
| Tvhov 90 ff.                          | Michaël      | 55 ff., 86 ff. |
| Δυσάδε 95                             | Nineuëon     | 56             |
| Eyartias 95                           | Phanuël      | 57             |
| Μονοποδάφενα 92                       | Pharmataël   | 57             |
| Μούρου 95                             | Raphaël      | 55 f.          |
| Ogrias 95                             | Sabaob       | 20, 10; 46 f.  |
| Παταξαραια 89                         | Saphaël      | 57             |
| Παταξαοω 87 f.                        | Seraphim     | 54 f.          |
| Πελαγία 91, 2                         | Sicharlormai | 58             |
| Στρίγλα 91 f.                         | Sisthile     | 21, 23         |
| vierzig Dämonennamen 23,25 ff. 88     | Speanthel    | <b>57</b>      |
| zwölfeinhalb Dämonennamen 28,         | Sutiel       | 58             |
| 12 <b>ff</b> . 90                     | ταρταρούχοι  | 59; 134        |
| Engel                                 | Tuthel       | 57, 2          |
| 'Αδωναϊ 20, 10: 46 f.                 | Uriel        | 55 f.; 60      |
| Apha 56                               | Flüsse       |                |
| Ariel 58                              | Chobal       | 47             |
| Asa 56                                | Ephrates     | 60             |
| Asykos(?) 60                          | Geon         | 60             |
| Bitheëm 56                            | Jordan       | 94; 103 f.     |
| Cherubim 54 f.                        | Physson      | 60             |
| ελουεοάρχης (?) 20, 10                | Tigris       | 60             |
| Emanuël 58                            | Gott         |                |
| Eriel 60                              | άδοναϊ       | 46 f.          |
|                                       |              |                |

| 7                       |               |                                    |                    |
|-------------------------|---------------|------------------------------------|--------------------|
| <i>ἐλ.ωϊ</i>            | Seite 46f.    | Sinai (Syna)                       | Seite 23, 3        |
| σαβαώθ                  | 46 f.         | Sosolimo (?)                       | 61                 |
| σαγαβαώθ                | 46 f.         |                                    |                    |
| Hades                   | 50: 105       |                                    |                    |
| Nothelfer (menschliche) | 00, 200       | 2. Sachliches                      |                    |
| aus dem alten Testa     | mente:        | a                                  |                    |
| Abraham                 | 61            |                                    |                    |
| Daniel                  | 62            | Alte Gegenstände in                | ,                  |
| Hiob                    | 62            | Amulette                           | 123 ff.            |
| Jakob                   | 61            | Άπειλή, Beispiele fü               |                    |
| Joël                    | 62            | Apokalypse, Einflu                 |                    |
| Isaak                   | 61            | Άποπομπή, Beispie                  | ,                  |
| Salomon                 | 61 f.         | Aufzählung von G                   |                    |
| Zacharias               | 65            | Ausspucken                         | 130                |
| aus dem neuen Testa     | monto         |                                    | 14; 127; 141, 3    |
|                         |               | Buchstabenorakel<br>Chaldäisches   | 70 f.<br>71 f.     |
| Johannes der Evangeli   |               |                                    |                    |
| Johannes der Täufer     | 61            | Dialogische Besch                  |                    |
| Lucas                   | 60<br>60      | Econ wan Zambaufar                 | 86 ff.; 133        |
| Marcus                  | 53 f.         | Essen von Zauberfor<br>Euphemismus |                    |
| Maria                   | 138           | Farbenbezeichnung                  |                    |
| Maria ή Μελιτηνή        | 60            | monenattribute                     |                    |
| Matthaeus<br>Petrus     | 61            | Gebete als Amulei                  |                    |
| retrus                  | 01            | Haar anrühren beir                 |                    |
| Heilige                 |               | Häufung der Ausd                   | _                  |
| Balinus (?)             | 63            | Hauches, Kraft de                  |                    |
| Bastian                 | 63            | Jungfrau zauberkr                  |                    |
| Gregorios (Thaumaturg   | gos) 63       | Lateinisches im gr                 | Li C               |
| Julian                  | 63            | Texte                              | 2f.                |
| Katharina               | 62            | Magische Wörter                    | und Zeichen        |
| Kyprian                 | 4; 63         |                                    | ; 15, 6, 19; 31,   |
| " o Kahauit zios        |               | 10 ff. 16; 32,                     | 2. 10; 34, 15 ff.; |
| Leotto (?)              | 64            |                                    | 125; 127f.         |
| Makarius (?)            | 22, 6         | Maß des Menschen                   | 131                |
| Mamas (Mamantas)        | 63            | Messer beim Zaub                   | er 130 f.          |
| Panteleëmon             | 62            | Nachkommenschaft                   | den Übeln          |
| Philipp                 | 63<br>62      | verwehrt                           | 99                 |
| Prokop                  |               | Nägel des Mensche                  |                    |
| Rochus                  | 63; 135<br>63 | Namen Gottes auf                   |                    |
| Silvester               | 62            | geschrieben                        | 41                 |
| Symeon der Stelit       |               | Namen der Dämon                    |                    |
| Tryphon 4;<br>Zosimas   | 62 f.; 108    |                                    | 79; 90 f.; 127     |
|                         | 63            | Namen der Dämor                    |                    |
| Satan                   | 9, 23         |                                    | 88; 90; 127        |
|                         |               |                                    | 26*                |

| Seite                            | ,                                                    |
|----------------------------------|------------------------------------------------------|
| Namen d. zu Heilenden nennen 6,2 | ь                                                    |
| Namens, des, Kraft und Macht     | 'Αβλησκόνι Seite 119                                 |
| 43 ff.; 100; 124 ff.             | άγιοs 64                                             |
| Neue Gegenstände beim Zauber     | άγοιομολόχισσα 112; 116                              |
| 127, 1; 128, 4                   | έγριοσυπέα 118                                       |
| - 04 4 490                       | άγοόν, εν σκοτεινον usw. 104                         |
|                                  | άδελφικόν, τὸ 79 ff.                                 |
| Pflanze, mit einer, ein Dämon    | ait 120 f.                                           |
| verglichen 81 f.                 | äλας 111 f.; 114; 122                                |
| Priester als Teilnehmer an ma-   | άλέκτως, ὅπου οὐ φωνετ 106                           |
| gischen Bräuchen 6               | ἄλευρον 116                                          |
| Psalmen 1; 69 ff.; 129 f.        | ἄναιμον (?) 131                                      |
| Räuchern 110f.; 114              | ανταμῶs 30, 20                                       |
| Rote Tinte in den Hss. 2         | άπαραίτητος 59, 4                                    |
| Sanguis sta in te 135            | $\alpha \pi \sigma \delta \epsilon \nu \omega$ 89, 3 |
| Schutz von allen Seiten, Gebet   | άρτεμός (?)                                          |
| um 100 f.                        | ἄρτος 113f.; 117                                     |
| Sexuelles 5f.                    | άρχιστρατηγός 55 f.                                  |
| Stellung des Exorzisten zum      | ἄσσαλτος 110                                         |
| Dämon 103                        | adyantos                                             |
| Stoß und Schlag als Wirkung      | βαλανετον (Geist im) 97                              |
| des Dämons 86                    | βασκανία 75                                          |
| Tagewählerei 102                 | βάστα 34, 27                                         |
| Taufe Christi im Jordan 49 f.    | βεοονίκη 111                                         |
| Theophanienwasser 126            | ναλασιμήδαλον 119                                    |
| Traumorakel 70 f.                | 76.76.6                                              |
| Trinken von Zauberformeln u.     | 7                                                    |
| dgl. 128f.                       | 7-7                                                  |
| Weges, Besegnung des 130         | 7,50,000                                             |
| 77 05 00, 2000 5 2 2 2 2         | ,, τὰ ἄγια η 46                                      |
| ZJULII GOL ZZIWAJILIOTOJI        | δαιμόνιον s. πνεῦμα                                  |
| Zahlen                           | δένδοα, εἰς τὰ ἄκαρπα 105                            |
| 3 78f.; 114                      | δένδοον, εἰς χλωρον 105                              |
| 7 45; 55 ff.; 65 ff.; 82 f.      | διάτομος 65                                          |
| 8 46                             | δίχαιος 64                                           |
| 9 54; 65 f.                      | διόδιον 96                                           |
| 12 90; 92                        | δράκαινα 85                                          |
| 14 108                           | δράκων 85                                            |
| 27 117                           | δοέπανον 65                                          |
| 28 65, 1                         | δυσουρία 76                                          |
| 40 88                            | 101                                                  |
| 72 73 ff.                        | ἔλαφος 121                                           |
| 19999 (Dämonen) 78               | έμφύσημα 84                                          |
| Zeit vor und nach Sonnenauf-     | έξαστριάζειν 117                                     |
| gang 102                         | èπάγειν (νόσον) 20, 21; 83                           |

401

|                                 | *** 99 Q   | ξηρόπονον (?)      | Seite 120          |
|---------------------------------|------------|--------------------|--------------------|
| 3,000007000                     | ite 22, 9  | 5/100.0000 (.)     | 440                |
| επίμαλος                        |            | οίνος ἄσποος       | 116                |
| επιτιμαν                        | 51, 1      | δοη, είς τα άγοια  | 104                |
| εὐλογητὸν ποιεῖν                |            | όρος, είς καύσιον  | 106f.; 137         |
| έωθινόν, τὸ                     | 68         | όφθαλμὸς τῶν κήτων | 64                 |
| ζηλος                           | 76         | ögis               | 86 f.; 89          |
| <sub>ก</sub> ุ๊นเซ <sub>ั</sub> | 73; 78     | παοακλάδιον        | 82<br>18, 2        |
| 9 = 70 =                        | 111        | πεοτσέ             | 113                |
| θυσιαστήριον                    | 113, 4     | πέτοα πυρίνη       | 113                |
| (10010001/2001                  |            | πιγονία            |                    |
| χαβούρη                         | 76; 92     | πιονία             | 112 ff.; 137<br>65 |
| καρδία τοῦ ήλίου                | 64 f.      | πλάσμα (?)         |                    |
| naggiv                          | 36, 6      | πλάσμα θεοῦ        | 47                 |
| χαστόριον                       | 111        | πνεῦμα (δαιμόνιον) |                    |
| χατάδεσμος                      | 75         | ακάθαρτ <b>ο</b> ν | 78                 |
| καταξιωθηναι, ύπερ τοῦ          | 68         | άντικείμενον       | 78                 |
| <i>καυλοκόπος</i>               | 108        | ἄοσεν              | 84 f.              |
| πεφαλοσκότωσις                  | 93         | βιοθάνατον         | 97                 |
| πλωνύs                          | 118        | έναέοιον           | 95 f.              |
| κουκούλια                       | 16, 29     | ἐπίπεμπτον         | 83                 |
| πριθάρι                         | 113 f.     | 9ηλυ               | 84 f.              |
| xpivos                          | 121        | μεταβαλλόμενον     | 85 ff.             |
| κυβερνήτης                      | 38         | μοσχοειδές         | 85                 |
| μύων, ὅπου οὐκ ὑλακτεῖ          | 106        | πεπτικόν           | 83                 |
| , ,                             |            | πονησόν            | 78                 |
| λάβωμα                          | 73         | στοεγγίζον         | 85                 |
| λατούρι                         | 116        | τρίμορφον          | 85                 |
| λεύκωμα                         | 93         | weitere Attribute  | der Dämonen        |
| λιβάνι                          | 112; 122   | 110101010          | 79 ff.; 84 ff.     |
| λιθοδαιμόνιν                    | 110        | ποεσβεία           | 54                 |
| λίθος γαγάτης                   | 110        | πρωτομανικί        | 130, 1             |
| λόγος                           | 47         | πύρεξις            | 76                 |
| λύπος                           | 120; 138   | 11000000           | =-0                |
| μαγία                           | 76; 115, 1 | <i>ϕτγο</i> ς      | 76                 |
| μέλι                            | 116        | σαγίτα             | 36, 10             |
| μετάξιν                         | 16, 29     | σαγιταδοξάριον     | 131, 2; 144 f.     |
| μήτης των βοτάνιων              | 113        | σχίον              | 81                 |
| μίλια                           | 107        | σπύλου λαλία, ὅπου | ovn 106            |
| μνημετον παλαιόν                | 97         | οκωληκοκάμπη       | 108                |
| μολόχα                          | 116        | σκώληξ             | 108 f.             |
| μυιών σατανομυζα                | 90, 1      | σκώληξ ἀκοίμητος   | 59                 |
| μυστήριον                       | 52 f.      | σταυρός            | 52                 |
| μυστικόν θεοῦ                   | 46         | στηθος του ήλίου   | 64 f.              |
| νεμοπύοωμα                      | 93         | οτρουθίον          | 109                |
|                                 |            |                    |                    |

| στώμεν καλώς                      | Seite 72    | έξαίματος: Seite 13, 5                                                                                     |
|-----------------------------------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| συγκαμινία                        | 76          | $     \vec{\epsilon}\pi\acute{o} = \vec{a}\pi\acute{o} $ 97, 2; 143                                        |
| συμπίνειν                         | 99          | ημικοάνη adjektivisch? 93                                                                                  |
| συμφαγείν                         | 99          | ημίκοανον 81                                                                                               |
| συνάντημα                         | 96          | ήμίσκιον 81                                                                                                |
| σφοαγίζειν                        | 46          | $i\delta e = i\delta \acute{e}$ 29, 13                                                                     |
| σφραγίε                           | 46; 52; 62  | καλάκανθος cod. = χάλκανθος 37,13                                                                          |
|                                   | 400         | κατεξολοθοεύει(ν) 23, 14                                                                                   |
| ταύρου, είς κεφαλην               | 106         | <i>κήαν</i> 22, 19                                                                                         |
| τζερέπα                           | 35, 1       | Konstruktion κατὰ σύνεσων 20, 21;                                                                          |
| τραντάφυλλον                      | 118         | 28, 4                                                                                                      |
| τριόδιον                          | 96          | Kontamination 23, 22                                                                                       |
| τρισάγιον                         | 67          | κόοπος = κόλπος 31, 1 (s. a. 11, 16;                                                                       |
| τρισμεγίστη (παιωνία)             | 113         | 20, 22)                                                                                                    |
| ύδροφόβος (?)                     | 77; 98      | κουπανίζειν = κοπανίζειν 31, 1                                                                             |
| υπερευλογημένη                    | 54          | κόψις 23, 7; 144                                                                                           |
| ,                                 | 77          | κράνιον(aus μικράνιον korrigiert) 93                                                                       |
| σαντασία                          | 77          | $\mu \alpha \varrho \alpha \vartheta \tilde{y} = \mu \alpha \varrho \alpha \nu \vartheta \tilde{y}$ 36, 23 |
| φαρμακία                          | 114         | ματώνω = αίματώνω 36, 9                                                                                    |
| <i>φεγγάριον</i>                  | 77          | μηλιάγγων 21, 6                                                                                            |
| g 9 óvos                          | 77          | μονογενῆν (?) 8, 1                                                                                         |
| φο <sub>ι</sub> βεοισμός<br>φοίκη | 78          | μόρους = αίμόρους 35, 5                                                                                    |
| φυλακτήριον                       | 52          | ονύχας τὰς (?) 36, 7                                                                                       |
| φυλήτης                           | 108         | ονύχε (?)                                                                                                  |
| 4011/11/15                        | 100         | Participium absolutum 23, 1 ff.;                                                                           |
| záknav 9 os                       | 112         | 30, 20 ff.; 31, 3                                                                                          |
| χαμαίδους                         | 118         | περιπάτη 13, 19; 145                                                                                       |
| χαμαιλέων                         | 118         | πέψετε = πέμψετε 35, 22                                                                                    |
| χαμαιπίτυς                        | 117; 119    | πνευματοδιώντης 19, 1                                                                                      |
| χαμοκίλιτοα                       | 119         | πύρεξις 137                                                                                                |
| $χαμοπετο\tilde{v}$ (?)           | 119         | δίχνης = δίπτης 29, 4                                                                                      |
| χαμοπέτοις (?)                    | 116 f.      | σαγιταδοξάριον 131, 1; 144 f.                                                                              |
| χαμόριζα                          | 119         | $\sigma \epsilon \beta \alpha = \epsilon i \sigma \epsilon \beta \alpha$ 36, 2                             |
|                                   |             | σήκα 104, 2                                                                                                |
| 3. Grammat                        | isches      | σιαζόμενος 143                                                                                             |
| o. orwinana                       |             | σπίον 81                                                                                                   |
| 'Αβλησκόνι                        | 37, 15      | στάσον 144                                                                                                 |
| ἄγωμε                             | 138         | Syntax, lose 30, 24; 117, 1                                                                                |
| αρίθμητος = αναρίθμη              |             | σχίου 10, 25 (s. a. 34, 12)                                                                                |
| ἄσπαρτος cod. = ἄσφ               |             | τὸ (relativisch) 143                                                                                       |
| βαλάνου, τοῦ                      | 108, 2      | τοῦτα 34, 14                                                                                               |
| γεναικών                          | 23, 9       | τοῦτος 12, 29; 144                                                                                         |
| δεήσιμος                          | 144         | 100                                                                                                        |
| δώνα                              | 29, 27; 144 | 0,000,00                                                                                                   |
| εἴτινα                            | 143         | φαομάνι 144                                                                                                |

meutza mirra

passu

| _                         |          |                                          |          |
|---------------------------|----------|------------------------------------------|----------|
| χεμάζω Seite 8,           | 17; 143  | pulica   Seite                           | e 141, 2 |
| ås χυμηθη gesprochen άσκυ | µ. 34, 7 | rottu                                    | 25, 3    |
| χωμαν                     |          | sali                                     | 122      |
|                           |          | sciroppu                                 | 123      |
| 4 Tablianinal             |          | spica                                    | 122      |
| 4. Italienisches          |          | trispiti                                 | 24, 29   |
| Allupata                  | 141, 1   | vermu                                    | 126      |
| arestu                    | 142, 1   | zuzzu                                    | 140      |
| argentu vivu              | 121      |                                          |          |
| arrosta (?) pina (?)      | 122      | 5. Textkritisches                        |          |
| bolu porfiriggiatu        | 123      | J. TEXTRITUSEII                          | 6.5      |
| branchettu                | 122      | Abbott 361, 63                           | 127, 1   |
| bruguli                   | 121      | ,, 362                                   | 127, 1   |
| conci                     | 139      | " 365                                    | 83       |
| connigi (?)               | 126      | Bursian Fragm. med. I 4                  | 128, 4   |
| erba di centu nervi       | 123      | Reitzenstein Poimand                     | res      |
| focu                      | 142, 1   | 115, 1                                   | 129, 1   |
| frusciu                   | 24, 23   | ebenda 298 Z. 8 v. u.                    | 89, 1    |
| incensu                   | 122      | Schmidt Volksleben 149                   |          |
| inguentu aru(maticu)(?)   |          | Vassiliev 12 Z. 2 v. u.                  | 39, 2    |
|                           |          | 18 Z. 6 v. u.                            | 58, 2    |
| insuccia (?)              | 121      | 301, 6                                   | ,        |
| lauru                     | 122      | " 301 Z. 4 v. u.                         |          |
| mastica                   | 122      | ,, 332 α                                 |          |
|                           | 0 04 0   | 77 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 |          |

10

24, 26; 31, 8

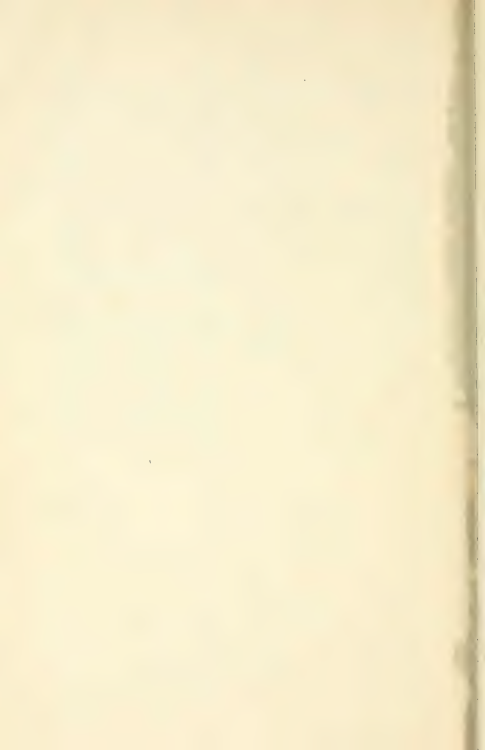
122

130

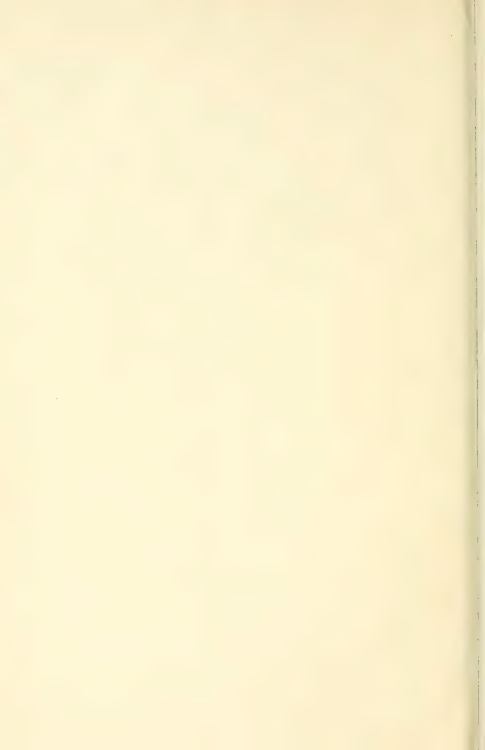
Wessely Neue griech. Zauber-

pap. S. 66 = R 1 82. 85 f.

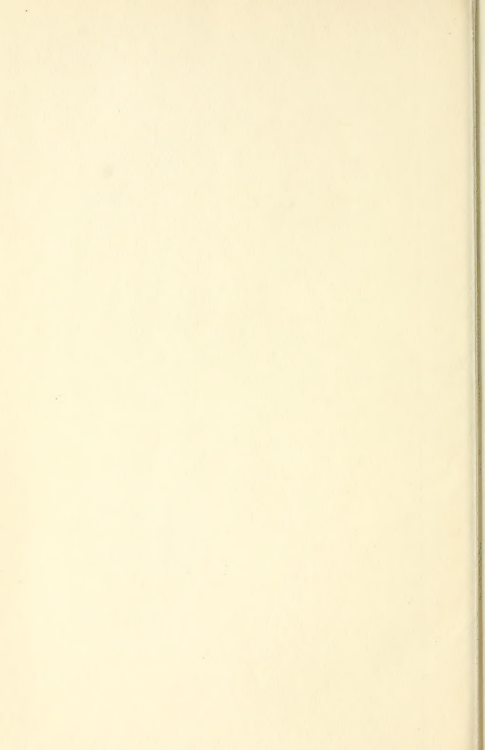
ebenda pap. S. 68 = R 5 99











#### CIRCULATION DEPARTMENT

BL Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten

Bd.3 Heft 3

CIRCULATE AS MONOGRAPH

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

